# इननामी जात्मानन क्रिक्री क्रिक्री

সাইয়েদ আবুল আ'লা মওদূদী

ইসলামী আন্দোলন ঃ সাফল্যের শর্তাবলী

www.icsbook.info

সাইয়েল আবুল আ'লা মওদুদী অনুধাদক ঃ আবুল মান্তান তালিব

ইসলামী ছাত্রশিবির প্রকাশনী

#### প্রকাশনায় :

বাংলাদেশ ইসলামী ছাত্রশিবির ৪৮/১ –এ, পুরানা পাটন ঢাকা–১০০০

## मुन्दि १

হক প্রিন্টার্স ১৪৩/১, আরামবাগ, ঢাকা-১০০০ ফোন ঃ ৪১৪০৫৮, ৪০০০৪২

প্রথম প্রকাশ ঃ জুলাই, ১৯৮৬ প্রকাশকাল ঃ জুলাই ১৯৯৫

माम १ ১৫.०० টाका

এই পৃথিবীর বৃকে মানুষের কোন উদ্দেশ্য,কোন আন্দোলন, সংস্কারমূলক কোন পদক্ষেপই সফলকাম হতে পারে না যতক্ষণ না সেই আন্দোলনের সৈনিকদের মধ্যে সেই আন্দোলনের বিশেষ গুণগুলো দেখা যায়। উদ্দেশ্য যতই মহৎ হোক না কেন, বিশ্বব যতই মৃক্তির প্রতিশ্রুতিশীল হোক না কেন আন্দোলনের কর্মীরা তাদের চরিত্রকে সৃন্দর, বলিষ্ঠ, উন্নত আর উচ্ছুল করতে না পারলে সফলতার বপু নিছক করনাই রয়ে যাবে।

সমস্যা সঙ্গুণ এই দুনিয়ায় ইসলামী সমাজ-প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে অবতীর্ণ হওয়া ছাড়া আব্দেরাতে আল্লাহ্র সন্তুষ্টি পাওয়ার উত্তম পর্থতো আর নেই। তাইতো এ আন্দোলন তার কর্মীর কাছে বাভাবিকভাবেই আশা করে অধিক কর্মপ্রেরণা, ত্যাগ আর কোরবানীর। দাবী করে বিশেষ যোগ্যতা ও বৈশিষ্ট্যের।

মাওলানা মাওদৃদী সহজ সরল ভাষায় এই পুস্তকে সেই সব গুণাবলীর প্রতি আলোকপাত করেছেন যে সব গুণাবলী ইসলামকে যারা দ্নিয়ায় প্রতিষ্ঠা করতে চান তাদের পৃঁজি হওয়া উচিত। এই মৃল্যবান বইটির প্রকাশ করতে পেরে তাই মহান আল্লাহ ভায়ালার শুক্রিয়া আদায় করছি।

## ইসলামী আন্দোলন ঃ সাফল্যের শর্তবিলী

যারা সভিাই একটি ইসলামী সমাজ কায়েম করতে চান তাদের-

সর্বপ্রথম তালোভাবে উপলব্ধি করতে হবে, আমাদের জাতির মধ্যে একটি ব আদর্শ ইসলামী সমাজ প্রতিষ্ঠার আকাঞ্জার মোটেই জভাব নেই। আসল জভাব আহাহ ও উদ্যোগ গ্রহণের এবং ভার চাইতেও বেশী জভাব যোগ্যভার। এ কাজের জন্যে যে মৌলিক গুণাবলীর প্রয়োজন অধিকাশে লোকের মধ্যে তা অনুশস্থিত।

দ্বিতীয় যে বিষয়টির প্রতি তীক্স নজর রাখতে হবে তা হক্ষে আমাদের জাতির সমুদ্র প্রতাবশালী অংশ অধিকাংশ ক্ষেত্রে সমাজে বিকৃতি ও ভাঙ্গন সৃষ্টিতে মুখর। আর বারা বিকৃতি ও ভাঙ্গনের কাজে লিগু নেই ভারাও সৃষ্টি ও বিন্যাসের চিন্তামুক্ত। সমাজ সংস্কার ও গঠনের প্রচেষ্টারত ব্যক্তিদের সংখ্যা মৃষ্টিমেয়।

তৃতীয় যে বিষয়টি থেকে গাঞ্চেল থাকা উচিৎ নয় সেটি হচ্ছে, বর্তমান যুগোসমাজ জীবন পরিগঠন ও তাঙ্গার বৃহস্তম শক্তি হচ্ছে সরকার। জার যেখানে গণতাত্রিক ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত থাকে সেখানে জনগনের উপযুক্ততা বা জনুপযুক্ততা ব্যক্তিদের হাতে শাসন ক্ষমতা সোপর্দ করার ওপরই সরকারের উপযুক্ত বা জনুপযুক্ত পূর্ণতঃ নির্ভরশীল। তাঙ্গার কাজে যারা লিঙ থাকে তারা জনগণ যাতে কোনদিন নির্ভূল নির্বাচনের যোগ্য না হতে পারে সেজন্যে জনগণকে প্ররোচিত করার কাজে যত শক্তি ব্যর্ম করে জন্য কোনো কাজে তত করে না।

এ তিনটি বিষয়ের সমন্বয়ে একটি তয়াবহ দৃশ্য সৃষ্টি করে যা প্রথমাবস্থায় মানুষের মনে নিরুৎসাহের সঞ্চার করে এবং চারিদিকের নৈরাশ্যের মধ্যে সে চিন্তা করতে থাকে, এথানে কোনো কাজে কি সকলতা সন্তব? কিন্তু এগুলোর বিপরীতপক্ষে আরো কতিপয় বিষয় রয়েছে বেগুলো সামনে রাখলে নিরাশার মেঘ কেটে যেতে থাকে এবং আশার আলোকছটায় চতুর্দিক উদ্ভাসিত হয়ে ওঠে।

প্রথমটি হচ্ছে আমাদের সমাজ কেবল অসং লোকের আবাসস্থল নয়, এখানে কিছু সংখ্যক সংলোক ও আছে। তারা কেবল সংলোধন ও চরিত্র গঠনের আকাল্যা মনে শোষন করে না, বরং তাদের মধ্যে আহাই ও যোগ্যতা রয়েছে। **আর এর মধ্যে** কিছুটা <del>অতাব থাকলেও</del> সামান্য যত্ত্ব ও প্রচেষ্টায় তা পরিবর্ধিত করা যেতে পারে।

দ্বিতীয় হচ্ছে, আমাদের ছাতি সামগ্রিকতাবে অসংপ্রবণ নয়। অশিকা ও অক্তবার দর্মন তারা প্রতারিত হতে পারে এবং প্রতারিত হয়ে আসছে, কিন্তু প্রতারপাকারীরা তাদেরকে যে বিকৃতির সম্বীন করে তার ওপর তারা সম্বৃষ্ট নয়। বিচক্ষণতার সাথে সুসংবদ্ধ ও অবিরাম প্রচেষ্টা চালালে দেশের জ্বনমতকে অবশেষে সংশোধন প্রয়াসী শক্তিগুলোর সমর্থকে পরিণত করা যেতে পারে। সমাজে অসং শক্তিগুলোর প্রতাবের ফলে যে সমস্ত অনাচারের সৃষ্টি হচ্ছে জাতির বৃহস্তম জলে খোদ তার পরিপোষক হলে অবশ্যি নিরাশার কথা ছিল। কিন্তু আসল পরিস্থিতি তা নয়।

তৃতীয় কথা হচ্ছে, বিকৃতির জন্যে যারা কাজ করে যাচ্ছে তারা সকল প্রকার সুযোগ–সুবিধা লাভ করেছে কিন্তু দু'টি সুবিধা অর্জন করতে পারেনি। এক চারিঞ্জিক শক্তি, দুই–ঐক্যের শক্তি।

সর্বশেষ ও সবচাইতে গুরুত্বপূর্ণ কথা হচ্ছে, দ্বীন প্রতিষ্ঠার কাছ জাল্লাহ্
তায়ালার নিছের কাছ। এজন্যে যারা প্রচেষ্টা চালায় তারা জাল্লাহ্র সমর্থন লাভ করে
তবে শর্ত হছে এই যে, তাদের ছবর ও জান্তরিকতার সাথে কাজ করতে হবে এবং
বৃদ্ধি ও বিচক্ষনতা পরিহার করলে চলবে না। এ ধরনের লোক যতই বন্ধ সংখ্যক
হোক না কেন এবং তাদের সাজ—সর্জ্ঞাম—উপকরণাদি যতই সামান্য হোক না
কেন জবশেষে জাল্লাহ্র সাহায্য ও সমর্থন তাদের সকল জভাব পুরণ করে দেয়।

আপাতঃ নৈরাশ্যের পেছনে আপার এ আপোকদ্দটা একটি আদর্শ ইসলামী সমাজের কেবল সন্ধাবনার উন্মেষ সাধনই নয় বরং তার সফল প্রতিষ্ঠারও দিগন্ত উমুক্ত করে। তবে প্রয়োজন হচ্ছে, যারা এ কাজের সন্তিকার আকাল্পা পোবন করে তাদের আপা ও আকাল্পার মন্জিল অতিক্রম করে কিছু করার জন্যে অপ্রসর হন্তে হবে এবং সাফল্যের জন্যে আপ্রাহ যে নীতি পদ্ধতি নির্ধারণ করেছেন সেই পদ্ধতিতে এগিয়ে যেতে হবে। আপনি কেবল অসং কাজ ও পোর্য্যুটির সমালোচনা করে যাবেন এবং সেগুলো নিছক আপনার কথার জোরে তথরে যাবে, এটা আল্লাহর নীতি নয়। আপনি হাত ও পারের শক্তি ব্যবহার না করা পর্যন্ত জংগলের একটি কাটা এবং পথের একটি পাথরও সরে না। তাহলে সমাজের দীর্ঘকালের পোরক্রটিন্তলা নিছক

নিছক আপনার কথার জোরেই বা কেমন করে দূর হতে পারে? কৃষকের পরিশ্রম ছাড়া ধানের একটি শীষও উৎপন্ন হয় না। তাহলে নিছক দোয়া ও আশার মাধ্যমে কেমন করে সমাজে সততা ও সংপ্রবণতার সবুজ শ্যামল শস্য উৎপাদনের আশা করা যেতে পারে? যখন আমরা ময়দানে নেমে কান্ধ করি এবং আল্লাহর নিকট সাফল্যের দোয়া চাই তখনই সমালোচনা কার্যকরী হয়। নিঃসন্দেহে ফেরেশৃতাদের আগমন ঘটে। কিন্তু তারা নিজেরা লড়বার জন্যে আসে না। বরং যে সকল সত্যপন্থী খোদার পথে প্রাণ উৎসর্গ করার জন্যে লড়াই করতে থাকে তাদের কে সাহায্য করার জন্যে আসে। কাজেই যাদের মনে কাজ করার আগ্রহ আছে তাদের মিধ্যা আশা–আকাঞ্চার পথ পরিহার করে সৃস্থ মস্তিষ্কে এ কাজের যাবতীয় দাবী ও চাহিদা উপলদ্ধি করা উচিৎ। অতঃপর তারা কি সত্যিই এ কাজ করবেন, না নিছক সমাজের বিকৃতি দেখে অশ্রুপাত করবেন এবং সমাজ গঠনের আকাঙ্কা হৃদয়ে পোষণ করেই ক্ষান্ত হবেন, এ ব্যাপারে যথার্থ চিন্তাভাবনা করে তাদের সিদ্ধান্ত গ্রহন করা উচিত। কাজ করার সিদ্ধান্ত যিনি করবেন তিনি উত্তেজনার বশবর্তী হয়ে নয় বরং সুস্থ মন্তিঙ্কে ভেবে চিন্তেই করবেন। সাময়িক উল্লেজনার বলে মানুষ বন্দুকের সামনে বুক পেতে দিতে এবং প্রান দান করতে পারে কিন্তু সাময়িক উত্তেজনার বশে একটি উদ্দেশ্যে ও লচ্ছ্যে পৌছার জন্যে সারা জীবন পরিশ্রম করা তো দূরের কথা মাত্র চারদিন কোন অসৎ কাজ থেকে দূরে থাকা অথবা কোন সৎ কাজের উপর অটন থাকা মানুষের পক্ষে সম্ভব নয়। যারা সূচিন্তিত সিদ্ধান্তের মাধ্যমে নিচ্ছেদের সমগ্র জীবন গঠনমূলক তাবে কাচ্ছে নিয়োগ করতে প্রস্তুত হয় একমাত্র তারাই একাচ্ছ করতে পারে।

কাজ করার আগ্রহ ও উদ্দেশ্য গ্রহণের সাথে সাথে মানুষ সাধারণতঃ কর্মসূচীর প্রশ্ন উথাপন করে। কিন্তু তারা তুলে যায়, কর্মের সিদ্ধান্ত ও কর্মসূচীর মধ্যবর্তী স্থানে কর্মার নিজের সন্তাই হচ্ছে কাজের আসল ভিন্তি ও নির্ভর। এ বিষয়টিকে বাদ দিয়ে কাজ ও কর্মসূচীর কথা বলা ঠিক নয়। কাজ করার জন্যে কেবল সংকল্পই যথেষ্ট এবং এরপর শুধুমাত্র কর্মসূচীর প্রয়োজন থেকে যায়, একথা মনে করা ভূল। এ ভূল ধারণার কারণে আমাদের এখানে অনেক বড় বড় কাজ শুরু হয়েছে এবং পরে তা চূড়ান্ত লক্ষ্যে পৌছতে ব্যর্থ হয়েছে। কাজেই কর্মসূচী ও পরিকল্পনা আসল নয়, আসল হছে এগুলোর বাস্তবায়নে নিয়োজিত ব্যক্তিবর্গ ও তাদের চারিত্রিক গুণাবলী এবং প্রত্যেক ব্যক্তির ব্যক্তিগত ও সামষ্টিক গুণাবলী। কর্মসূচী ও পরিকল্পনার সাফল্য ও ব্যর্থতার মূলে এটিই হছে আসল কার্যকর শক্তি। ব্যক্তির প্রতিটি দুর্বলতা

কাজের ফলাফলকে প্রভাবিত করে এবং তার প্রতিটি গুন কাজকে সুষমা–মঙিত করে। সে উন্নত ও উত্তম গুণাবলীর অধিকারী হলে একটি ফ্রণ্টিপূর্ণ পরিকল্পনা ও বাজে কর্মসূচীকেও এমন সফল পরিচালনার মাধ্যমে চ্ড়ান্ত লক্ষ্যে উনীত করে যে মানুষ অবাক হয়ে যায়। বিপরীতপক্ষে তার যোগ্যতার জভাব থাকলে উত্তম কাজও পভ হয়ে যায়। এমনকি অযোগ্য লোক যে কাজ সম্পাদনে ব্রতী হয় তার নির্ভৃত্যা সম্পর্কেও মানুষের মনে সন্দেহ জাগে। কাজেই সংস্কার ও গঠনমূলক কাজের বাত্তব পরিকল্পনা সম্পর্কে চিন্তা করার আগে এ কাজ সাধনের জন্যে যেসব লোক এপিয়ে আসবে তাদের কোন্ ধরনের যোগ্যতা থাকতে হবে, কোন্ ধরনের গুণাবলী সমন্তিত হতে হবে এবং কোন্ ধরনের দোষ ক্রটি থেকে তাদেরকে মুক্ত হতে হবে, উপরস্থ এ ধরনের লোক গঠনের উপায়–পদ্ধতি কি, এ ব্যাপারেও যথায়েও পর্যালাচনা করতে হবে:

পরবর্তী আলোচনায় এ বিষয়টিকে আমরা নিম্নোক্ত ক্রমানুসারে বর্ণনা করবো।

- (১) এ উদ্দেশ্যে যারা কান্ধ করে তাদের প্রত্যেকের মধ্যে ব্যক্তিগত যেসব গুণ থাকা উচিৎ।
  - (২) তাদের মধ্যে সামষ্টিক পর্যায়ে যেসব তুণ থাকা উচিৎ।
- (৩) ইসলাম প্রচার, ইসলামী দাওয়াত সম্প্রসারণ ও দ্বীন প্রতিষ্ঠার সংখ্<mark>রামে</mark> সাফল্য অর্জনের জন্যে যেসব গুণ থাকা উচিৎ।
- (৪) ব্যক্তিগত ও সামষ্টিকতাবে যে সব বড় বড় দোষক্রটি থেকে তাদের মুক্ত থাকা উচিৎ।
- (৫) অভিপ্রেত গুণাবলীর বিকাশ সাধনে ও অনন্তিপ্রেত গুণাবলী থেকে ব্যক্তি ও সমষ্টিকে মুক্ত রাখার জন্যে যেসব উপায় অবলয়ন করা যেতে পারে।

দুনিয়ায় ইসলামী জীবন ব্যবস্থা বাস্তবে প্রতিষ্ঠার জন্যে আল্লাহ্র সাহায্যের পর সাফল্যের দিতীয় চাবিকাঠি হচ্ছে এ কাজ সম্পাদনের জন্যে প্রচেষ্টারত ব্যক্তিবর্গের নিজস্ব গুণাবলী। কতিপয় গুণাবলী ব্যক্তিগতভাবে তাদের প্রত্যেকের মধ্যে থাকতে হবে। কতিপয় গুনাবলী সামষ্টিক পর্যায়ে তাদের মধ্যে থাকা প্রয়োজন। কতিপয় গুণাবলী সংস্কার ও গঠনমূলক কার্য সম্প্রসারণের জন্যে তাদের মধ্যে থাকতে হবে। আবার কৃতিপয় দোষক্রেটি থেকে যদি তারা নিজেদেরকে মৃক্ত না রাখে তাহলে জন্যে সমস্ত প্রচেষ্টাই ব্যর্থ হয়ে যেতে পারে। সবার আগে এ বিষয়গুলো অনুধাবন

## সাফল্যের শর্তাবলী

করতে হবে। ফলে যারা এ খেদমতের সত্যিকার প্রেরণায় উদ্বৃদ্ধ তারা নিজেদের অভিপ্রেত গুনাবলীর লালন ও অনভিপ্রেত গুণাবলী থেকে নিজেদেরকে মুক্ত রাখার জন্যে বিশেষ তাবে সচেষ্ট হতে পারবে। সমাজ গঠনের জন্যে এতাবে ব্যক্তি গঠন হচ্ছে প্রথম শর্ড। কারণ যে নিজেকে সচ্ছিত ও বিন্যস্ত করতে পারে না সে অন্যকে সচ্ছিত ও বিন্যস্ত করার ব্যাপারে কিছুই করতে পারে না।

# ব্যক্তিগত গুণাবলী

## ইসলামের যথার্থ জ্ঞান ঃ

ব্যক্তিগত গুণাবলীর মধ্যে প্রথমটি হচ্ছে ইসলামের যথার্থ জ্ঞান। যে ব্যক্তি ইসলামী জীবন ব্যবস্থা কায়েম করতে চায় তাকে সর্ব প্রথম যে জিনিসটি সে কায়েম করতে চায় তা জানতে ও বুঝতে হবে। এ কাজের জন্যে ইসলামের নিছক সংক্ষিত জ্ঞান যথেষ্ট নয় বরং কমবেশী বিস্তারিত জ্ঞানের প্রয়োজন। আর এর বল্পতা ও বিপুলতা মানুষের যোগ্যতার উপর নির্ভরশীল। এন্ধন্যে এ পথের প্রত্যকটি পথিককে একং আন্দোলনের প্রত্যেকটি কর্মীকে মুফ্তি বা মুজতাহিদ হতে হবে এমন কোনো ক্ষা নেই তবে তাদের প্রত্যেককে অবশ্যি ইসলামী আকীদা বিশ্বাসকে জাহেলী চিন্তা কল্পনা ও ইসলামী কর্মপদ্ধতিকে জাহেলিয়াতের নীতি-পদ্ধতি থেকে আলাদা করে জানতে হবে এবং জীবনেরে বিতিন্ন বিভাগে ইসলাম মানুষকে কি পথ দেখিয়েছে সে সম্পর্কে অবগত হতে হবে। এ জ্ঞান ও অবগতি ছাড়া মানুষ নিচ্ছে সঠিক পরে চলতে পারে না. অন্যকেও পথ দেখাতে পারে না এবং সমান্ত পরিগঠনের জন্যে যথার্থ পথে কোন কাজ করতেও সক্ষম হয় না। সাধারন কর্মীদের মধ্যে এ জ্ঞান এমন পর্যায়ে থাকতে হবে যার ফলে তারা গ্রাম ও শহরের লোকদেরকে সহজ-সোজা ভাবে দ্বীনের কথা বুঝাতে সক্ষম হবে। কিন্তু উন্নত বৃদ্ধি–বৃত্তির অধিকারী কর্মীদের মধ্যে এ জ্ঞান অধিকমাত্রায় থাকতে হবে। তাদের বৃদ্ধিজীবী শ্রেণীর ওপর প্রভাব বিস্তার করতে হবে। শিক্ষিত লোকদের সকল প্রকার সন্দেহ–সংশয় নিরসন করতে হবে। বিরুদ্ধবাদীদের প্রশ্লের যুক্তিপূর্ণ ও সন্তোষজ্বনক জবাব দিতে হবে। ইসলামের আলোকে জীবনের বিভিন্ন সমস্যাবলীর সমাধান করতে হবে। ইসলামী पृष्टिकान परक निका ও निवरक नजून ছাঁচে **जना**रे करा दिनाख करा उरत। ইসলামের অনাদি ও চিরন্তন ভিত্তির ওপর একটি নৃতন সভ্যতা–সংস্কৃতির প্রাসাদ গড়ে তুলতে হবে। আধুনিক চিন্তা ও কর্মের ক্রটিপূর্ণ জলেকে ক্রটিহীন জলে বেকে ভালাদা করার মতো সমালোচনার যোগ্যতা তাদের মধ্যে থাকতে হবে। এবং এই সংগে যা কিছু ভাঙার তাকে তেঙে ফেলে তদস্থলে উন্নত্তর বস্তু গড়ার এবং যা

কিছু রাখার তাকে কায়েম রেখে একটি উত্তম ও উ্রুততর ব্যবস্থায় তাকে ব্যবহার করার মতো গঠনমূলক যোগ্যতা ও শক্তির অধিকারী কাকে হতে হবে।

## ইসলামের প্রতি অবিচল বিশ্বাস ঃ

এ উদ্দেশ্য সম্পাদনে ব্রতী ব্যক্তির মধ্যে জ্ঞানের শর দ্বিতীয় যে অপরিহার্য গুণটি থাকতে হবে সেটি হচ্ছে, যে **দ্বীনের ভিত্তিতে সে জীবন ব্যবস্থা গড়ে** তুলতে চায় তার ওপর নিজেকে শ্ববিচল ঈমান রাখতে হবে। এ জীবনব্যবস্থার সত্যতা ও নির্ভুগতা সম্পর্কে তার নিজের মন নিঃসংশয় হতে হবে। এ ব্যাপারে তার নিজের চিন্তা পুরোপুরি একাগ্র হতে হবে। সন্দেহ, সংশয় ও দোদুন্যুমান অবস্থায় মানুষ একাজ করতে পারে না। মানসিক সংশয় এবং বিশৃংখন চিন্তা ও দৃষ্টিভংগী নিয়ে এ काक সম্পন্ন कदा मध्य नय। य व्यक्तित्र यन দোদুর্ল্যমান, যার চিন্তা একার্য নয়, চিন্তা ও কর্মের বিভিন্ন পথ যাকে বিভান্ত করে অথবা করতে পারে, সে ধরনের কোনো লোক এ কাজের উপযোগী হতে পারে না। যে ব্যক্তি এ কাজ সম্পন্ন করবে তাকে নিঃসংশয় চিত্তে খোদার ওপর বিশ্বাস করতে হবে একং কুরআনে বর্ণিত খোদার গুণাবদী, ক্ষমতা ও অধিকারের ওপর অবিচল ইমান আনতে হবে। তাকে আবেরাতের ওপর অটন বিশাস রাখতে হবে এবং কুরআনে আবেরাতের চিত্র ষেভাবে বর্ণিত হয়েছে হবছ সেভাবে বিশাস করতে হবে। তাকে বিশাস করতে হবে, মুহামাদ রাসুলুল্লাহ (সঃ) প্রদর্শিত পথই একমাত্র সত্যর্শিষ্ট এবং তার বিরোধী বা তার সাথে সামঞ্জস্যহীন প্রত্যেকটি পথই ভ্রান্ত। তাকে বিশ্বাস করতে হবে, মানুমের যে কোনো চিন্তা ও যে কোনো পদ্ধতি যাচাই করার একটি মাত্র মানদন্ত আছে একং তা হচ্ছে খোদার কিতাব ও তাঁর রাসুলের সুরাত। এ মানদন্তে যে উতরে যাবে সে সত্য ও অভ্রান্ত আর হয় উভরে যাবে না সে বাতিল ও ভ্রান্ত। ইসলামী জীবনব্যবস্থা পরিগঠনের জন্যে এ সভাগুলোর ওপর দৃঢ় বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে একং চিস্তার পূর্ব একায়তা লাভ করতে হবে। যে ব্যক্তি এ ব্যাপারে সামান্য দোদৃশ্যমান অবস্থায় বিরাজ করে অথবা এখনো অন্যান্য পথের প্রতি আগ্রহণীল তার এ প্রাসাদের কারিগর হিসেবে অগ্রসর হবার আগে নিচ্ছের এ দুর্বলতার চিকিৎসা করা প্রয়োজন।

## চরিত্র ও কর্ম ঃ

্রে তৃতীয় অপরিহার্য গুণটি হচ্ছে, কাজ কথা র্জনুযায়ী হতে হবে। যে বস্তুকে সে সভ্য মনে করে তার অনুসরণ করবে, যাকে বাতিল গণ্য করে তা থেকে দূরে সরে যাবে যাকে নিজের দ্বীন ঘোষণা করে তাকে নিজের চরিত্র ও কর্মের দ্বীনে পরিণত করবে এবং যে বস্তুর দিকে সে বিশ্ববাসীকে আহ্বান জানায় সর্বপ্রথম সে নিজে ভার আনুগত্য করবে। সংকাজের আনুগত্য ও অসং কান্ধ থেকে বিরত থাকার ছন্যে তাকে বাইরে কোনো চাপ প্রভাবের মুখাপেন্দী হওয়া উচিৎ নয়। কোনো কার্চ্চ করণে খোদার সন্তুষ্টি লাভ করা যাবে, কেবল এতটুকু কারণেই ভার আন্তরিক আগ্রহ ও ইচ্ছা সহকারে ঐ কাচ্ছ সম্পন্ন করা উচিৎ। আবার কোনো কাচ্ছ নিছক খোদার নিকট অপছন্দনীয় হবার কারণেই সে তা থেকে বিরত থাকবে। তার এ চারিক্রিক বৈশিষ্ট্য কেবল সাধারণ অবস্থায় হওয়া উচিৎ নয় বরং তার চারিত্রিক শক্তি এতই উন্নত পর্যায়ের হতে হবে যে, অবাভাবিক বিকৃত পরিবেশে তাকে সকল প্রকার ভয়–ভীতি ও লোভ দাদসার মোকাবেদা করে এবং সবরকম বিরোধিতা ও প্রতিকূলতার বিরুদ্ধে সংখ্যাম করেও সভ্যপথে অবিচল থাকতে হবে: যার মধ্যে এ ७१ त्नरे रत्न मभाक मश्हात ७ পतिगर्गतनत काटक मारायाकाती रूट भारत किंदु स्म প্রকৃত কর্মী হতে পারে ন। ইসলামের জন্যে যে ব্যক্তি নিজের মধ্যে সামান্যতম ভক্তি, শ্রদ্ধা ও দরদ রাখে সে এ কাজে সাহায্যকারী হতে পারে। এমনকি যে ব্যক্তি ইসলাম অস্বীকারকারী ও তার বিরোধী হওয়া সন্তেও তার পথে প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টিতে তৎপর নয় সেও অনেকটা এর সহায়ক হতে পরে। কিন্তু এ ধরনের কোটি কোটি সাহায্যকারী থাকলেও কার্যতঃ ইসলামী ব্যবস্থা প্রবর্ডিত হতে পারে না এবং জাহেলিয়াতের বিকাশ ও পরিপৃষ্টি সাধনের গতি রুদ্ধ হতে পারে না। কার্যতঃ এ কান্ধ একমাত্র তখনই সম্পাদিত হতে পারে, যখন এর জন্যে এমন এক দল লোক অগ্রসর হবে যারা জ্ঞান ও বিশ্বাসের সাথে চরিত্র ও কর্মশক্তি সমন্তিত হবে একং যাদের ঈমান ও বিবেক এত বিপুল জীবনী-শক্তির ধারক হবে যার ফলে বাইরের কোনো উশ্বানী ছাড়াই নিজেদের জভান্তরীণ তাকীদে তার দ্বীনের চাহিদা ও দাবী পুরন করতে থাকবে। এ ধরনের কর্মীরা যদি ময়দানে নেমে আসে তাহলে মুসলিম সমাজে এমনকি অমুসলিম সমাজেও সর্বত্র যে বিপুল সংখ্যক সমর্থক ও সাহায্যকারী পাওয়া যায় তাদের উপস্থিতিও ফলগ্রস্ হতে পারে।

## দ্বীন হচ্ছে জীবনোদ্দেশ্য ঃ

সমাজ সংস্থার ও পরিগঠনে ব্রতী কর্মীদের মধ্যে এ তিন**ি ওপাবলীর সা**ঝে সাঝে জার একটি গুণ থাকতে হবে। তা হলো খোদার বাণী বুলন করা একং বীনের প্রতিষ্ঠা নিছক তাদের <u>জীবনের একটি জাকান্তধার পর্যায়ভুক্ত হবে না বরং এটিকে</u> তাদের জীবনোদেশ্যে পরিণত করতে হবে। এক ধরনের লোক দ্বীন সম্পর্কে অবগত হয়, তার ওপর ইমান রাখে একং সেই অনুযায়ী কান্ধ করে কিন্তু তার প্রতিষ্ঠার জন্যে প্রচেষ্টা ও সঞ্চাম তাদের জীবনের শব্দ্য বিবেচিত হয় না বরং সততা ও সৎকর্ম করে এবং এই সংগে নিজেদের দুনিয়ার কান্ধ কারবারে লিও থাকে। নিঃসন্দেহে এরা সৎলোক। ইসলামী জীবনব্যবস্থা কার্যতঃ প্রতিষ্ঠিত হয়ে ধাকলি এরা তার ভালো নাগরিকও হতে পারে। কিন্তু যেখানে ছাহেনী ছীবনব্যবস্থা চতুর্দিক আছর করে রাখে একং তাকে সরিয়ে তদস্থলে ইসলামী জীবনব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করার প্রশ্ন দেখা দেয় সেখানে নিছক এ ধরনের সংগোকদের উপস্থিতি কোনো कारक चार्य ना उदार राजान धमन मेर लारकत श्रदाांकन रहा याराज **ष्ट्रीवरनारमनाक्राण व काक विरवि**ष्ठ ह्या। पृनियात्र ष्रनाना काक ठाता षविण क्रतव কিন্তু তাদের জীবন একমাত্র এ উদ্দেশ্যের চারিদিকে তাবর্তন করবে। এ উদ্দেশ্য সম্পাদন করার জন্যে তারা হবে দৃঢ় সংকরবদ্ধ। এ জন্যে নিজেদের সময়–সামর্থ, ধন–মাল ও দেহ–প্রাদের সকল শক্তি এবং মন–মস্তিকের পরিপূর্ণ যোগ্যতা ব্যয় করতে তারা প্রস্তুত হবে। এমন কি যদি জীবন উৎসর্গ করার প্রয়োজন দেখা দেয় ভাহলে ভাতেও ভারা পিছলা হবে না। এ ধরনের গোকেরাই জাহেলিয়াভের আগাছা কেটে ইসলামের পথ পরিস্তার করতে পারে।

দ্বীনের সঠিক নির্ভূব জ্ঞান, তার প্রতি জটল বিশ্বাস, সেই জনুযায়ী চরিত্র গঠন এবং তার প্রতিষ্ঠাকে জীবনোন্দেশ্যে পরিগত করা এগুলো এমন সব মৌদিক গুণ যেগুলো ব্যক্তিগভতাবে ইসলামী জীবনব্যবস্থা গড়ে তোলার প্রচেষ্টারত প্রত্যেকটি ব্যক্তির মধ্যে থাকা উচিত। এ গুলোর গুরুত্ব জপরিসীম। জর্থাৎ এ গুণাবলীর জিধকারী ব্যক্তিবর্গের সমাবেশ ছাড়া এ কাজ সম্পাদনের ক্রমনাই করা যেতে পারে না।

বলাবাহন্য, এহেন ব্যক্তিরা যদি সতিয়ই কিছু করতে চায় তাহলে তাদের একটি দলভূক্ত হয়ে এ কাজ করা অপরিহার্য। তারা যে কোনো দল–ভূক্ত হোক এবং যে কোন নামে কাজ করুক না কেন, তাতে কিছু আসে যায় না। প্রত্যেক বিবেক–বৃদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তি জানে, নিছক ব্যক্তিগত প্রচেষ্টায় সমাজব্যবস্থায় কোনো পরিবর্ত্ন আনা যেতে পারে না। এজন্যে বিশিশ্ব প্রচেষ্টা নয়, সংঘবদ্ধ প্রচেষ্টার প্রয়োজন। কাজেই একে একটি সর্ববাদী সমত সভ্য মনে করে এখন আমরা এ ধরনের দলের মধ্যে দলীয় যে সব গুন থাকা অপরিহার্য সেগুলোর আলোচনায় প্রবৃত্ত হবো।

# मनीय छ्नावनी

## ভ্ৰাতৃত্ব ওভালোবাসাঃ

এ ধরনের দলের মধ্যে সর্বপ্রথম যে গুণটি থাকতে হবে তা হচ্ছে তার **অন্তর্ভুক্ত** প্রত্যেক ব্যক্তিকে পরস্পরের জন্যে ত্যাগ স্বীকার করতে হকে। প্রাসাদের প্রত্যেকটা ইট মন্ধবৃতভাবে একটার সাথে আরেকটা মিশে থাকলে তবে প্রাসাদটি মন্ধবৃত হয়। সিমেন্ট এ ইটগুলোকে পরস্পরের সাথে মিশিয়ে রাখে। তেমনিভাবে কোনো দলের সদস্যদের দিল পরম্পরের সাথে একসূত্রে গ্রথিত থাকলে তবেই তা ইম্পাত প্রাচীরে পরিণত হয়। **আর এ দি<del>লগু</del>লোকে একসূত্রে গ্রম্বি**ড **করতে পারে আন্ত**রিক ভালোবাসা, পারস্পরিক কল্যাণাকাঞ্জা, সহানুভূতি ও পরস্পরের জন্যে ত্যাগ त्रीकात। घुगाकात्री फिन कथत्ना शतन्भत्र भिर्णिभित्न बाक्टल भाउत ना। धानारककी ধরনের মেলামেশা কখানো সত্যিকার ঐক্য সৃষ্টি করতে পারে না। স্বার্থবাদী ঐক্য মোনাফেকীর পথ প্রশন্ত করে। আর নিছক একটি 😎–নিরস ব্যবসায়িক সম্পর্ক কোনো সৌহার্দ ও সহযোগিতার ভিত্তিতে পরিণত হতে পারে না। কোনো পার্থিব 'স্বার্থ এ ধরনের সম্পর্কহীন লোকদেরকে একত্রিত করলেও তারা নিছক বিক্ষিপ্ত হবার জন্যেই একত্রিত হয় এবং কোনো মহৎ কা**জ স**ম্পাদন করার পরিবর্তে নিজেদের মধ্যে হানাহানি করেই শেষ হয়ে যায়। ষধন একদল নিঃবার্থ চিস্তার অধিকারী ও জীবনোদেশ্যের প্রতি প্রগাঢ় অনুরাগী গোক একত্রিত হয় অভঃপর চিন্তার এই নিঃস্বার্থতা ও উদ্দেশ্যের প্রতি এ অনুরাগ ডাদের নিজেদের মধ্যে ষাম্ভরিকতা ও তালোবাসার সৃষ্টি করে কেবলমাত্র তখনই একটি মজবৃত ও শক্তিশালী দলের সৃষ্টি হতে পারে। এ ধরনের দল আসলে ইম্পাড খাচীরের ন্যায় অটুট হয়। শয়তান এর মধ্যে ফাটল ধরাবার কোনো পথই পায় না। আর বাহির থেকে বিরোধিতার তৃফান এনে এর বিরুদ্ধে দাঁড় করালেও একে হানচ্যুড করতে পাত্রনা।

## পারস্পরিক পরামর্শ ্র

দিতীয় প্রয়োজনীয় গুণ হচ্ছে, এ দলকে পারস্পরিক পরামর্শের ভিন্তিতে কাজ করতে হবে একং পরামর্শের নীতি–নিয়ম পুরোপুরি মেনে চলতে হবে। যে দলের প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের ইচ্ছামতো চলে এহেন বেচ্ছাচারী দল আসলে কোনো দল হয় না বরং হয় নিছক একটি জনমন্তলী। এহেন জনমন্তলী কোনো কাজ সম্পন্ন করতে সক্ষম হয় না। অনুরুপভাবে যে দলের এক ব্যক্তি বা কভিপয় প্রভাবশালী ব্যক্তির একটি গ্রুপ সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী হয়ে বসে এবং বাদ বাকি সবাই তার ইংগিতে পরিচালিত হয় এহেন দলও বেশী দিন টিকে থাকতে পারে না। একমাত্র পরামর্শের মাধ্যমে যথার্থ কাজ হতে পারে। কারণ এভাবে বহুলোক বিতর্ক আলোচনার মাধ্যমে প্রতিটি বিষয়ের ভালো—মন্দ দিকগুলো পর্যালোচনা করে একটি ভাল সিদ্ধান্তে পৌছতে পারে বরং এর মাধ্যম আরো দৃটি ফায়দাও হাসিল হয়।

এক, যে কাজের পেছনে প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে সমগ্র দলের পরামর্শ কার্যকরী থাকে সমগ্র দল মানসিক নিশ্চিন্ততার সাথে তা সম্পাদন করার চেষ্টা করে সেক্ষেত্রে একথা কেউ চিন্তা করে না যে, ওপর থেকে তার ওপর কোনো কন্ত্রু চাপিয়ে দেয়া হয়েছে।

দুই, এভাবে সমগ্র দল সমস্যা ও ঘটনাবলী অনুধাবন করার শিক্ষা লাভ করে। প্রত্যেক ব্যক্তি দল ও তার কাজের প্রতি আগ্রহ পোষণ করে এবং তার পক্ষ থেকে গৃহীত সিদ্ধান্তসমূহকে নিজের সিদ্ধান্ত মনে করে। কিন্তু এজন্যে শর্ত হচ্ছে পরামর্শের নীতি—নিয়ম পালন করে চলতে হবে। আর পরামর্শের নিয়মনীতি হচ্ছে ঃ প্রত্যেক ব্যক্তি ইমানদারীর সাথে নিজের মত পেশ করবে এবং মনের মথ্যে কোনো কথা পৃকিয়ে রাখবে না। আলোচনায় কোনো প্রকার জিদ, হঠধর্মিতা ও বিদ্বেষের আশ্রয় নেবে না। এবং সংখ্যাধিকাের মাধ্যমে একটি সিদ্ধান্ত গৃহীত হয়ে যাওয়ার পর তির মতের অধিকারীরা নিজেদের মত পরিবর্তন না করলেও দলীয় সিদ্ধান্তকে কার্যকরী করার জন্যে সানন্দে অগ্রসর হবে। এ তিনটি বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য না রাখনে পরামর্শের সমস্ত ফায়দাই নষ্ট হয়ে যায়। বরং এটিই পরিশেষে দন্দের মধ্যে ভাঙ্গন সৃষ্টি করে।

## সুংগঠন ও শৃংখলা

তৃতীয় গুরুত্বপূর্ব গুণ হচ্ছে, সংগঠন, শৃংবলা, নিয়মানুবতির্তা, পারস্পরিক সহযোগিতা ও একটি টিমের ন্যায় কাজ করা। একটি দল তার সব রকমের গুণাবলী সন্ত্বেও কেবলমাত্র নিজের সিদ্ধান্ত ও পরিকল্পনাসমূহ কার্যকরী করতে সক্ষম না হওয়ার কারণেই ব্যর্থ হয়ে যায়। আর এটি হয় সংগঠন, শৃংবলা ও সহযোগিতার অভাবের ফলক্রণি। ধ্বংসমূলক কাজ নিছক হৈ-হাংগামার সাহায্যেও সমাধা হতে পারে। কিন্তু কোন গঠনমূলক কাজ সংঘবদ্ধ প্রচেষ্টা ছাড়া সম্পাদিত হতে পারে না। সমগ্র দলের একযোগে দল কর্তৃক গৃহীত নীতি—নিয়মের অনুসারী হওয়ার নামই হছে সংঘবদ্ধ প্রচেষ্টা। দলের মধ্যে যে ব্যক্তিকে কোনো পর্যায়ে কর্তৃতৃলীল করা হয় তার নির্দেশাক্লী মেনে চলতে হবে। দলের প্রত্যেক ব্যক্তিকে কর্তব্যনিষ্ঠ হতে হবে এবং তার ওপর যে কাজের দায়িত্ব দেয়া হয়েছে যথাসময়ে নিষ্ঠার সাথে তা সম্পাদন করার চেষ্টা করতে হবে। যে কর্মাদের ওপর সমিলিতভাবে কাজ করার দায়ত্ব অর্পণ করা হয় তাদের পরস্পরের মধ্যে পূর্ণ সহযোগিতা থাকতে হবে। দলের মেশিন এমন পর্যায়ে সক্রিয় হতে হবে যে, একটি সিদ্ধান্ত গৃহীত হবার সাথে সাথেই তাকে কার্যকরী করার জন্যে তার সকল কল—কজা চালু হয়ে যাবে। দুনিয়ায় এধরনের দলই কোনো কাজ সম্পান্ন করতে পারে। অন্যথায় যেসব দল কল—কজা সঞ্চাহ করে কিন্তু সেগুলো যথাস্থানে সংযোজিত করে যথায়ীতি মেশিনের মতো চালাবার ব্যবস্থা করেনি তাদের থাকা না থাকা সমান হয়ে দাড়ায়।

## সংস্থারের উদ্দেশ্যে সমালোচনা ঃ

সর্বশেষ ও সবচাইতে গুরুত্বপূর্ণ গুণ হচ্ছে, দলের মধ্যে সংস্কারের উদ্দেশ্যে সমালোচনা করার যোগ্যভাও দলের থাকতে হবে। আর অনুসারী ও সরলমনা ভক্তবৃন্দ যতই সঠিক স্থান থেকে কাজ শুরু করুক না কেন এবং যতই নির্ভূল উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য সামনে রেখে অ্যাসর হোকনা কেন, অবশেষে তারা সম্মা কাজ বিকৃত করে যেতে থাকে। কারণ মানবিক কাজে দুর্বলতার প্রকাশ বাভাবিক ব্যাপার। কিন্তু যেখানে দুর্বলতার প্রতি নজর রাখার কেউ থাকে না অর্থাৎ তা চিহ্নিত করা দোষ রুপে বিবেচিত হয়না, সেখানে গাফলতি বা অক্ষমতা পূর্ণ নীরবতার কারণে সব রক্ষমের দুর্বলতা, নিরুদ্বেগ ও নিশ্বিস্ততার আশ্রয়স্থলে পরিণত হতে থাকে এবং ধীরে ধীরে তা দিশুল চতুর্গুণ বৃদ্ধি পেতে থাকে। দলের সৃত্থ—সবল অবয়ব ও রোগমুক্ত দেহের জন্যে সমালোচনার অভাবের চাইতে ক্ষতিকর আর কিছু নেই। আর সমালোচনামূলক চিন্তাকে দাবিয়ে দেয়ার চাইতে দলের বড় অকল্যাণাকাঞ্চণা আর কিছুই হতে পারে না। এ সমালোচনার মাধ্যমেই দোষ—ক্রটি যথাসময়ে প্রকাশিত হয় এবং তার সংশোধনের প্রচেটা চালানো যায়। কিন্তু সমালোচনার অপারিয়ার্য শর্ত হতে এই যে, তা দোষ দেখাবার উদ্দেশ্যে হতে পারবে না বরং পূর্ণ সান্তরিকতা সহকারে সংশোধনের উদ্দেশ্যে হতে হবে। এবং এই সঙ্গে দিতীয় সমান গুরুত্বপূর্ণ

শর্ত হছে এই যে, সমালোচনাকারীকে যথার্থ সমালোচনার পদ্ধতিতে সমালোচনা করতে হবে। একজন দোষ সন্ধানকারী সদৃদ্দেশ্য প্রণোদিত সমালোচকের বেয়াড়া, বেকায়দা, অসময়োচিত ও বাজে সমালোচনাও দলকে ঠিক একই পর্যায়ের ক্ষতির সন্থান করতে পারে।

# পূর্ণতাদানকারী গুণাবলী

এ পর্যন্ত আমরা সমাজ সংশোধন ও ইসলামী জীবনব্যবস্থা পরিষ্ঠানের জন্যে প্রয়োজনীয় ব্যক্তিবর্গের সমন্বয়ে গঠিত সংগঠনের অপরিহার্য গুনাবলী জালোচনা করেছি।

এ প্রসংগে যে সকল বিষয়ের উল্লেখ করা হয়েছে সেগুলো ক্লিকে প্রার্থিক ও মৌশিক গুণাবলীর পর্যায়ভুক্ত। কোনো ব্যবসা শুরু করতে হলে ঝেঁইন একটা সর্বনিম পৃষ্ঠির প্রয়োজন হয়, যা না হলে এ ব্যবসা শুরু করাই যেতে পারে না। তেমনি এ গুণাবলীই হচ্ছে ব্যক্তির সর্বনিম নৈতিক পুঁজি, এগুণো ছাড়া সমাজ সংশোধন খ ইসলামী জীবনব্যবস্থা পরিগঠনের কাজ শুরু করাই যেতে পারে না। বলাবছন্য যে সব লোক নিজেরা ইসলাম সম্পর্কে অবগত নয় বা এ ব্যাপারে মানসিক নি**চিত্ততা** ভ একাগ্রতা লাভ করতে পারেনি অথবা তাকে নিজেদের চরিত্র, কর্ম ও বাস্তব জীবনের ধর্মে পরিণত করতে সক্ষম হয়নি বা ইসলাম প্রতিষ্ঠার সংখ্যামকে নিজেনের জীবনোদেশ্যে পরিণত করেনি, তাদের দ্বারা কোনো ইসলামী জীবনব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার কথা চিন্তাই করা যায় না। জনরূপভাবে যদি অভিন্দীত গুণাবলী সমনিত ব্যক্তিবর্গের নিছক সমাবেশ হয় কিন্তু তাদের দিল পরস্পরের সাথে সংযুক্ত না হয়, তাদের মক্তে সহযোগিতা শৃংখনা ও সংগঠন না থাকে, তারা এক সাথে মিলেমিশে কাল করার রীতিতে জভান্ত না থাকে এবং পারস্পরিক পরামর্গ ও সমালোচনার যথার্থ পছতি সম্পর্কে যদি তারা অভ্য থাকে, তাহলে তাদের নিছুত্ব সমাবেশ কোনো প্রকার ফলপ্রসূ হতে পারে না। কাজেই একথা ভালোভাবে অনুধাবন করা উচিত বে, ইভিপূর্বে আমি যে চারটি ব্যক্তিগত ও চারটি সামষ্টিক গুণাবলীর উল্লেখ করে এসেছি শে⊕লোই হদে এ কাজ শুরু করার প্রাথমিক পৃত্তি এবং একমাত্র এ প্রেকিতেই সেগুলো গুরুত্বপূর্ব। কিন্তু এ কাজের বিকাশ ও সাফল্যের জন্যে নিছক এডটুকু নৈতিক ও আধ্যাত্মিক পুঁজি যথেষ্ট–এ ধারণা ফবার্থ নয়। এখন আমরা জপরিহার্য ধ্বণাবলীর আলোচনা করবো।

## খোদার সাথে সম্পর্ক ও আন্তরিকতা ঃ

এ ওণাবলীর মধ্যে সর্বপ্রথম উল্লেখযোগ্য হচ্ছে খোদার সাথে সম্পর্ক ও আন্তরিকতা। দৃনিয়ার জন্যান্য কান্ধ ব্যক্তি, পরিবার, গোত্র, ল্লাভি বা দেশের জন্যে করা যেতে পারে, ব্যক্তিশার্থ ও ব্যক্তিগত লাভের যাবতীয় দিক সম্ভাবনা সহকারে সম্পাদন করা যেতে পারে, খোদা বিশ্বাসই নয়, খোদাকে স্বরীকার করেও করা যেতে পারে এবং এর ভেডর সব রকম পার্থিব সাফল্য লাভের সম্ভাবনাও রয়েছে। क्खि रेजनाभी कीवनवावश काराम कता এकि जन्मूर्व विभवीष्यभी काक। या भर्मस মানুষের সম্পর্ক খোদার সাধে যথার্থ শক্তিশাদী ও গভীর না হয় এবং সে একমাত্র खामात्र घटना कांच कदां प्रमन् ना कदा हम भर्गत व कांच कांचना अकांत्र मामना সম্বৰ নয়। কারণ এখানে মানুষ খোদার দ্বীনকে কায়েম করতে চায়। তার এজন্যে সবকিছু খোদার **জন্যে করা প্রয়োজন দেখা দে**য়। এ কাব্দে একমাত্র খোদার <del>সন্</del>ষ্টেই কাম্য হতে হবে। একমাত্র খোদাপ্রীভিই এ কর্মের মূল প্রেরশা হতে হবে। তাঁর সাহায্য ও সমর্থনের ওপর পূর্ণ আস্থা থাকতে হবে। তরিই নিকট থেকে পুরকারের ষালা রাখতে হবে। তারই হেদায়াত এবং তারই খাদেশ নিষেধের আনুগত্য করতে, হবে। এবং তাঁরই নিকট জবাবদিহির ভয়ে সমগ্র মন আত্মর থাকতে হবে। এছাড়া चात्र कात्ना छग्न, लाख-नामभा शीि ७ चानुभराज्ञ मिनुन এवर चना य कान বার্ষের জন্তর্ভুক্তি এ কাছকে যথার্থ পথ থেকে বিচ্যুত করবে এবং এর ফলে चनाकिह काराम २७७ भारत किन्नु स्थामात होन काराम २०७ भारत ना।

## আবেরাতের চিন্তা ঃ

এ প্রথমোক্ত গুণটির সাথে নিকট সম্পর্কসূক্ত দ্বিতীয় গুণটি হচ্ছে আধ্বেরাতের চিন্তা। যদিও দুনিয়াই মুমিনের কর্মস্থল এবং সবকিছু তাকে এখানেই করতে হয়। কিন্তু এতদসন্ত্বেও সে এ দুনিয়ার জন্যে কাজ করে না বরং আধ্বেরাতের জন্যে করে এবং দুনিয়ার ফলাফলের দিকে তার লক্ষ্য থাকে না বরং তার লক্ষ্য থাকে আধ্বেরাতের ফলাফলের প্রতি। যেসব কাজ আধ্বেরাতে লাভজ্বনক সেসব তাকে করতে হবে এবং যেসব কাজের ফলে আধ্বেরাতের কোনো লাভ হবে না সেওলো তাকে ত্যাল করতে হবে। দুনিয়ার যেসব লাভ আথ্বেরাতে কভিকর সেওলো তাকে বর্জন করতে হবে। তাকে একমাত্র আধ্বেরাতে লাভজ্বনক সেওলো তাকে এহণ করতে হবে। তাকে একমাত্র আধ্বেরাতের শান্তি ও পুরস্কারের চিন্তা করতে

হবে। দুনিয়ার কোনো শান্তি ও পুরস্কারের গুরুত্ব তার চোঝে থাকা উচিৎ নয়। এ দুনিয়ায় তার চেটা ফলপ্রসু হোক বা না হোক, সে সফলতা বা ব্যর্থতা যারই, সম্বীন হোক, তার প্রশংসা বা নিন্দা যাই করা হোক, সে পুরস্কার লাভ করুক বা পরীক্ষার মধ্যে নিক্ষিত্ত হোক, সকল অবস্থায় তাকে এ বিশাস নিয়ে কাজ করা উচিত যে, যে খোদার জন্যে সে এ পরিপ্রম করছে তার দৃষ্টি থেকে কিছুই প্রজ্জা নেই এবং তার নিকট আখেরাতের চিরন্তন পুরস্কার পাওয়া থেকে সে কোনক্রমেই বিক্রিড হবে না এবং সেখানকার সাফল্যই হচ্ছে আসল সাকল্য। এ মানসিকতা ছাড়া এ পথে মানুষের পক্ষে নির্ভূন লক্ষ্যের দিকে এক পা অগ্রসর হওয়াও সভব নয়। দুনিয়ায় বার্থের সামান্যতম মিপ্রণ এর মধ্যে থাকলে এখানে পদখলন ছাড়া গত্যন্তর নেই। যে ব্যক্তি দুনিয়ার সাকল্যকে চূড়ান্ত লক্ষ্যে পরিশত করে অগ্রসর হয় খোদার পথে একটি না হলেও দুণ্টারটি আঘাতেই সে হিন্মতহারা হয়ে পড়ে। দুনিয়ার বার্থ বার মনে স্থান লাভ করে এ পথের যে কোনো সাফল্য কোনো না কোনো পর্যায়ে ভার দৃষ্টিভঙ্গীতে পরিবর্তন আনে।

## চরিত্র শাখুর্ব ঃ

চরিত্র মাধ্র্য উপরোক্ত গুণটির প্রভাবকে কার্যতঃ একটি বিরাট বিজয়ী শক্তিতে পরিণত করে। খোদার পথে যারা কাজ করে তাদের উদার হ্রদয় ও বিপুল হিমতের অধিকারী হতে হবে, সৃষ্টির প্রতি সহানুভূতিশীল ও মানবতার দরদী হতে হবে। তাদের হতে হবে তদ্র ও কোমল বতাবসম্পর, আজুনির্ভরণীল ও কট্টসহিকু, মিট্টভাষী ও সদালাপী। তাদের দ্বারা কারো কোনো ক্ষতি হবে এমন কোনো ধারণাও যেন কেউ পোষল করতে না পারে এবং তাদের নিকটি থেকে কল্যাণ ও উপক্যার সবাই কামনা করবে। তারা নিজেদের প্রাপ্যের চাইতে কমের ওপর সভ্ট থাকবে এবং অন্যকে তার প্রাপ্যের চাইতে বেশী দিতে প্রস্তুত থাকবে। তারা মন্দের জ্বাব ভালো দিয়ে দেবে অব্যা কমপক্ষে মন্দ্র দিয়ে দেবে না। তারা নিজেদের দোষ—ক্রটি বীকার করবে এবং অন্যের গুণাকলীর কদর করবে। তারা অন্যের দুর্বলতার প্রতি নজর না দেবার মতো বিরাট হৃদয়পটের অধিকারী হবে, অন্যের দোষ—ক্রটি ও বাড়াবাড়ি মাফ করে দেবে এবং নিজের জন্যে কারোর উপর প্রতিশোধ নেবে না। তারা জন্যের সেবা গ্রহণ করে নয় বরং অন্যকে সেবা করে আনন্দিত হবে। তারা জন্যের সেবা গ্রহণ করে নয় বরং অন্যকে সেবা করে আনন্দিত হবে। তারা নিজের বার্থে নয় বরং অন্যের ভালোর জন্যে কার্ড করবে। কোনো প্রকার প্রশংসার অপেকা না করে এবং কোনো প্রকার ভালোর জন্যে কারাকা না করে নিজের দায়িত্ব

পালন করে যাবে। খোদা ছাড়া জার কারোর পুরস্কারের প্রতি দৃষ্টি দেবে না। তাদেরকে বল প্ররোগে দমন করা যাবে না। খন—সম্পদের বিনিময়ে ক্রয় করা যাবে না কিন্তু সভ্য ও ন্যায়ের সামনে তারা নির্ধিধার ঝুঁকে পড়বে। তাদের শক্ররাও তাদের ওপর এ বিশাস রাখবে যে, কোনো অবস্থায়ই তারা ভদ্রতা ও ন্যায়নীতি বিরোধী কোনো কাজ করবে না। এ চারিত্রিক গুণাবলী মানুষের মন জয় করে নেয়। এগুলো তলোয়ারের চাইতেও ধারালো এবং হীরা, মনি—মুক্তার চাইতেও মূল্যবান। যে এহেন চারিত্রিক গুণাবলী অর্জনকারী সে তার চারপাশের জনবসতির ওপর বিজয় লাভ করে। কোনো দল পুর্বাঙ্গরুপে এ গুণাবলীর অধিকারী হয়ে কোনো মহান উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে সুমবেদ্ধ প্রচেষ্টা চালালে দেশের পর দেশ তার করতলগত হতে থাকে এবং দৃনিয়ার কোনো শক্তিই তাকে পরাজিত করতে সক্ষম হয় না।

## देश्य :

এই সংগ্রে আর একটি <del>৩</del>৭ও সংযুক্ত আছে, তাকে সাফল্যের চাবিকাঠি বলা যায়। সেটি হছে ধৈর্য। ধৈর্যের বহু অর্থ হয় এবং খোদার পথে যারা কান্ধ করে তাদের এর প্রত্যেকটি অর্থের প্রেক্ষিতেই ধৈর্যশীল হতে হয়।

বৈর্বের একটি অর্থ হচ্ছে তাড়াহড়ো না করা, নিজের প্রচেষ্টার ত্রিত ফল লাভের জন্যে অস্থির না হওয়া এবং বিলব দেখে হিম্মত হারিয়ে না বসা। বৈর্যালীল ব্যক্তি সারাজীবন একটি উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে জনবরত পরিশ্রম করতে থাকে এবং একের পর এক ব্যর্থতার সম্থীন হয়েও পরিশ্রম থেকে বিরত হয় না। মানুষের সংশোধন ও জীবন পরিগঠনের কাজ জন্তহীন বৈর্যের মুখাশেকী। বিপুল বৈর্য ছাড়া কোনো ব্যক্তি এ কাজ সম্পাদনে সক্ষম হয় না। এটা নিছক ছেলের হাতের মোয়া নয়।

বৈর্বের দিতীয় অর্থ হচ্ছে ভিক্ত স্বভাব, দুর্বল মত ও সংকল্পহীনভার রোগে আক্রান্ত না হওয়া। ধৈর্যশীল ব্যক্তি একবার ভেবে চিন্তে যে পথ অবল্যন করে ভার ওপর অবিচল থাকে এবং একাল্ল ইচ্ছা ও সংকল্পের পূর্ণ শক্তি নিয়ে জল্পসর হতে থাকে।

ধৈর্যের আর একটি আর্থ হচ্ছে বাধা বিপন্তির বীরোচিত মোকাবেলা করা এবং শাস্ত চিন্তে লক্ষ্য অর্জনের পথে যাবতীয় দৃংখ কট বরদাশৃত করা। ধৈর্যশীল ব্যক্তি যে কোনো ঝড়–ঝন্বার পর্বত প্রমাণ তরঙ্গাঘাতে হিম্মতহারা হয়ে পড়ে না।

দৃঃখ-বেদনা, ভারাক্রান্ত ও ক্রোধানিত না হওয়া এবং সহিষ্ণু হওয়াও বৈর্বের একটি অর্থ। যে ব্যক্তিকে সমাজ সংশোধন ও পরিগঠনের খাতিরে কিছু অপরিহার্য ভাষ্কার কান্ধও করতে হয়, বিশেষ করে যখন দীর্ঘকাশের বিকৃত সমান্ধে তাকে এ কর্তব্য সম্পাদন করতে হয়, তখন অবশ্যি তাকে বড়ই নিমন্তরের হীন ও বিশ্রী রকমের বিরোধিতার সম্থান হতে হয়। যদি সে গাল খেয়ে হাসবার ও নিন্দাবাদ হক্ষম করার ক্ষমতা না রাখে একং দোষাব্রোপ ও মিধ্যা প্রপাগাভাকে নির্বিবাদে এড়িয়ে গিয়ে স্থির চিন্তে ও ঠাতা মন্তিকে নিক্ষের কাচ্ছে ব্যস্ত না ধাকতে পারে. তাহলে এ পথে পা না বাড়ানোই তার জন্যে বেহতর কারণ এ পথে কাঁটা বিহানো। वद প্রত্যেকটি কটি। এই দৃঢ় মনোবল নিয়ে মুখ উচিয়ে আছে যে, মানুষ খন্য যে কোনোদিকে নির্বিদ্ধে অপ্রসর হতে পারে কিন্তু এদিকে তাকে এক ইঞ্চিও এলিয়ে অসতে দেয়া হবে না। এ অবস্থায় যে ব্যক্তি কাপড়ের প্রত্যেকটি কাঁটা ছাড়াতে ব্যস্ত হবে সে কেমন করেই বা জ্বাসর হবে? এ পথে এমন সব লোকের প্রয়োজন যারা নিজেদের কাপড়ে কোনো কাটা বিধলে কাপড়ের সে অংশটি ছিড়ে কাঁটাগাছের গারে রেখে দিয়ে নিজের পথে এগিয়ে যেতে থাকবে। কেবল বিরোধীদের যোকাবেলায় এ বৈর্যের প্রয়োজন হয় না বরং অনেক সময় এ পথের পথিকের নিজের সহযোগীদের তিক্ত ও বিরক্তিকর বাক্যবাণেও বিশ্ব হতে হয় এবং তাদের ব্যাপারে ধৈর্য ও সহিষ্ণুতার পরিচয় না দিলে সমগ্র কাফেলা পথম্রট হতে পারে।

ৈ থৈথের এক অর্থ হচ্ছে, সকল প্রকার ভয়ন্ডীতি ও লোভ-লালসার মোকাবেলার সঠিক পথে অবিচল থাকা, শয়তানের উৎসাহ প্রদান ও নফ্সের খাহেলের বিপক্ষে নিজের কর্তব্য সম্পাদন করা। হারাম থেকে দ্বে থাকা ও থোদার নির্দেশিত সীমার মধ্যে অবস্থান করা, গোনাহ্র পথে যাবতীয় আরাম—আয়েল, লাভ প্রভ্যাখ্যান করা এবং নেকী ও সভতার পথে সকল প্রকার ক্ষতি ও বঞ্চনাকে সাদরে বরণ করা। দ্নিরাপুজারীদের আরাম—আয়েল বচকে প্রভাক্ত করেও তার প্রতি লোভ না করা এবং এজন্যে সামান্য আক্ষেপ না করা। দ্নিরার বার্থ উদ্ধারের পথ প্রশন্ত দেখে এবং সাফল্যের সুযোগ—সুবিধা নিজের হাতের মুঠোর মধ্যে পেয়েও পূর্ণ মানসিক নিচিন্ততার সাথে একমাত্র নিজের লক্ষ্য অর্জনের পথে লব্ধ দানের উপর সন্ত্রেই থাকার নাম ধৈর্থ।

উপরোক্ত সকল অর্থেই থৈর্য হচ্ছে সাফল্যের চাবিকাঠি। কাজেই আমাদের কাজের মধ্যে যে কোন দিক দিয়ে ধৈর্যহীনতা দেখা দিলে অবশ্য আমাদেরকে তার কুফলের সমুখীন হতে হবে।

#### क्षमा :

এসব গুণের পাশাপাশি আর একটি গুরুত্বপূর্ণ গুণ হচ্ছে প্রজ্ঞা। কাজের বেশী সাফল্য এরি ওপর নির্ভরশীল। দুনিয়ায় যে সব জীবন ব্যবস্থা কায়েম রয়েছে উরত পর্যায়ের বৃদ্ধিজীবী ও চিন্তাশীল লোকেরাই সেগুলো চালাছে। তাদের পেছনে ব্যক্তিগত উপায়—উপকরণের সাথে সাথে বৃদ্ধি ও চিন্তা শক্তি এবং জ্ঞান—বিক্রানের ক্ষতাও কাজ করছে। এগুলোর মোকাবেলায় আর একটি জীবন ব্যবস্থা কায়েম করা এবং সাফল্যের সাথে তাকে এগিয়ে নিয়ে যাওয়া নেহায়েত ছেলেখেলা নয়। নিছক বিছমিয়াহর গমবুজে যাদের বসবাস এ কাজ তাদের বারা সাথিত হওয়া সত্তব নয়। সর্বামনা, চিন্তা ও তীক্ষবৃদ্ধি বিবর্জিত লোকেরা য়তই সং নেক—দিল হোক না কেন, একাজ তাদের ধারা সম্পাদিত হবার সন্ধাবমা নেই। এজন্যে গতীর দৃষ্টি, চিন্তাশক্তি, বৃদ্ধি ও বিবেচনা শন্তির প্রয়োজন। এ কাজ একমাত্র তাদের ধারাই সম্পাদিত হতে পারে যারা পরিস্থিতি সম্পর্কে ওয়াকিফহাল, বিচার—বিবেচনা ও নিদ্ধান্ত প্রহণের ক্ষমতা রাখে এবং জীবন সমস্যা বৃধার ও সমাধানের যোগ্যতা রাখে। এসব গুণকেই এক কথায় প্রজ্ঞা বলা যায়। বৃদ্ধি ও জ্ঞানের বিভিন্ন শাখা—প্রশাহা ও প্রকাশের ওপর এ শন্টি ব্যবহৃত হয়।

প্রভার অভিব্যক্তি হচ্ছে <u>মানবিক মনস্থাত্ব অনুধাবন করে সেই অনুধায়ী মানু</u>ক্রে সাথে ব্যবহার করা, এবং <u>মানু</u>ক্রের মনের ওপর নিজের দাওয়াতের প্রভাব বিস্তার করে তাকে শক্ষ্য অর্জনে নিয়োজিত করার পদ্ধতি অবগত <u>হওয়া।</u> প্রত্যেক ব্যক্তিকে একই শেটেট ওমুধ না দিয়ে বরং প্রত্যেকের মেজাজ ও রোগ নির্ণয় করে চিকিৎসা করা। প্রত্যেককে একই লাঠি দিয়ে হাঁকিয়ে না দিয়ে বরং প্রত্যেক ব্যক্তি, শ্রেণী ও দলের বিশেষ অবস্থা অনুধাবন করে সেই অনুধায়ী তাদের সাথে ব্যবহার করা।

নিজের কাজ ও তা সম্পাদন করার পদ্ধতি জ্ঞানা এবং তার পবে জ্ঞাসত যাবতীয় বাধা-বিপত্তি, প্রভিবন্ধকতা-বিরোধিতার মোকাবেলা করাও প্রজ্ঞার অভিব্যক্তি। তাকে নির্ভূসতাবে জ্ঞানতে হবে যে, যে উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে সে প্রচেষ্টা চালাচ্ছে তা সফল করার জন্যে তাকে কি করতে হবে, কিভাবে করতে হবে। এবং কোন্ ধরনের প্রতিবন্ধকতা কিভাবে দূর করতে হবে।

পরিস্থিতির প্রতি নজর রাখা, সময়-সুযোগ অনুধাবন করা এবং কোন্ সময়ে কোন্ ব্যবস্থা অবশ্বন করতে হবে, এসব জানাও প্রজারই পরিচয়। অবস্থা না বৃবেই অন্ধের মতো পা বাড়িয়ে দেয়া, অসময়োচিত কাজ করা, কাজের সময় ভূল করা গাফেল ও বৃদ্ধিবিবেচনাহীন লোকের কাজ। এ ধরনের লোকেরা নিজেদের উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে যতই সততা ও সৎ সংকল্পের সাথে কাজ করকনা কেন তারা কোনো ক্রমেই কামিয়াব হতে পারে না।

বীনের ব্যাপারে সৃষ্ণ তত্ত্বজ্ঞান ও দুনিয়ার কাজ-কারবারের ক্ষেত্রে তীক্ক দুরুদৃষ্টি রাখাই হচ্ছে সবচাইতে বড় প্রজ্ঞার পরিচয়। নিছক দরীয়তের বিধিনিষেধ ও মাসায়েল অবগত হয়ে উপস্থিত ঘটনাবলীকে সে দৃষ্টিতে বিচার করা মৃক্তির জন্মে যথেষ্ট হতে পারে। কিন্তু বিকৃত সমাজের সংশোধণ ও জীবন-ব্যবস্থাকে জাহেলিয়াতের তিন্তি থেকে সমৃলে উৎপাটিত করে দ্বীনের ভিন্তিতে পূনঃ প্রতিষ্ঠিত করার জন্যে যথেষ্ট হতে পারে না। এ উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে বিধি-নিষেধের খুটিনাটি দিকের সাথে তার মৃলগত দিকের (বরং পরিপূর্ণ দ্বীনি ব্যবস্থার) ওপর নজর রাখতে হবে। উপরন্ত্ বিধি-নিষেধের সাথে সাথে সেগুলোর কারণ, যৌক্তিকতা ও ক্ষাক্রল সম্পর্কেও ওয়াকিফহাল হতে হবে এবং যেসব সামায়িক পরিস্থিতি ও সমস্যাকে সে দৃষ্টিতে বিচার করতে হবে সেগুলোও বুঝতে হবে।

অভিন্দীত গুণাবলীর এ বিরাট ফিরিস্তি দেখে আলাতঃ দৃষ্টিতে মানুষ ভীত হয়ে পড়ে এবং চিত্তা করতে থাকে যে, আল্লাহ্র কামেল বান্দা ছাড়া তো এ কান্ধ আর কারোর দ্বারা সন্থব নয়। সাধারণ মানুষের মধ্যে এত বিচিত্র ও বিপুল গুণের সমাবেশ কেমন করে সন্থব। এ ভূল ধারণা নিরসনের জন্যে অবশ্যই একথা জানা প্রয়োজন যে, প্রত্যেক ব্যক্তির মধ্যে প্রত্যেকটি গুণ পরিপূর্ণ রূপে পাওয়া সন্থব নয় এবং কোন ব্যক্তির মধ্যে প্রথম পদক্ষেপেই তা পূর্ণ অনুশীলিত আকারে বিদ্যমান থাকাও জরুরী নয়। আমি একথা বলে বুঝাতে চাদ্বি যে, যারা এ কান্ধ করতে অপ্রসর হবে তারা নিছক জাতি সেবার একটি কান্ধ মনে করে গতানুক্তিক পদ্ধতিতে অগ্রসর হবে না বরং নিজেদের মনোজগত পর্যালোচনা করে কান্ধ সম্পাদনের জন্যে যে গুণাবলীর প্রয়োজন তার উপাদান তাদের মধ্যে আছে কিনা তা জানার চেষ্টা করবে। উপাদান থাকলে কান্ধ শুরু করার জন্যে যথেষ্ট। তাকে দালন

করা ও নিজের সামর্থ অনুযায়ী যথাসন্তব অধিক উল্লভ করা পরবর্তী পর্যায়সমূহের সাথে সম্পর্কিত। বীন্ধ থেকে অন্ধ্রিত একটি ছোট্ট চারাগান্থ মাটির গভীরে শিকড় পৌছিরে দেবার পর ধীরে ধীরে ধাদ্য সংগ্রহ করে বিরাট মহীরুহে পরিণত হয়। কিন্তু যদি বীজেরই অন্তিত্ব না থাকে তাহলে সেখানে কিছুই হতে পারে না। অনুরূপ ভাবে অভিন্সীত গুণাবলীর উপাদান যদি মানুষের মধ্যে বিদ্যমান থাকে তাহলে উপযুক্ত প্রচেট্টা সাধনার মাধ্যমে ধীরে ধীরে তা পূর্ণতার পর্যায়ে পৌছতে পারে। কিন্তু যদি আদতে উপাদানই না থাকে তাহলে প্রচেট্টা সাধনার মাধ্যমে কোনো প্রকার গুণাগুণ সৃষ্টি হওয়া সন্তব নয়।

এ পর্যন্ত যা কিছু কলা হলো তার সংক্ষিপ্তসার হচ্ছে সংশোধন ও পরিগঠনের ছান্যে একটি নির্ভূপ কর্মসূচীর যতটা প্রয়োজন তার চাইতে কয়েকগুণ বেলী প্রয়োজন এ কাজের উপযোগী নৈতিক গুণাবলী সম্পন্ন কর্মীদের। কারণ কোনো কর্মসূচীর দফাসমূহকে নয় বরং যে সব লোক কর্মক্ষেত্রে কাজ করার জন্যে অপ্রসর হয় তাদের ব্যক্তিগত ও সামষ্টিক চরিত্রকেই অবশেষে সমাজ এবং সমষ্টির সাথে সংঘর্ষলীল ও দ্বীন প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে পরীক্ষার সমূখীন হতে হয়। তাই কোন কর্মসূচী ও প্রোমাম স্থির করার পূর্বে কাজের জন্যে কোন্ ধরনের কর্মীর প্রয়োজন, তাদের কোন্ গুণাবলী সমনিত হতে হবে ও কোন্ ফ্রাটিমুক্ত হতে হবে এবং এ ধরনের কর্মী তৈরী করার উপায় কি, এ সম্পর্কে আমাদের সজাগ দৃষ্টি রাখতে হবে। এ বিষয়টি সম্পেট্ররেণে বর্ণনা করার পর আমি অভিকাত গুণাবলীকে তিন জন্মে

প্রথমত ঃ কান্ধের ভিণ্ডি হিসেবে এ কান্ধে খংশ গ্রহণকারী প্রত্যেক ব্যক্তির মধ্যে যে সব গুণ থাকা উচিৎ সেগুশো হচ্ছেঃ

- (১) দ্বীনের নির্ভুগ জ্ঞান;
- (২) তার প্রতি অটুট বিশ্বাস;
- (৩) সে অনুযায়ী চরিত্র গঠন ও কর্ম সম্পাদন;
- (৪) তাকে প্রতিষ্ঠিত করাকে নিজের জীবনোদেশ্যে পরিণত করা।

ষিতীয়ত : যে দল এ কাজ সম্পাদনে ক্ষাসর হয় তার মধ্যে যে সব গুণ থাকা উচিত সেগুলো হছে :

- (১) পারশারিক ভালোবাসা, পরশারের প্রতি সুধারণা, **ন্ধারনিকলা,** সহানুভূতি, কল্যাণ কামনা ও পরশারের ছন্যে ভাগে বীকার;
- (২) সংগঠন, শৃংৰলা, সুসংবদ্ধতা, নিয়মানুবর্তিতা, সহযোগিতা ও টীমম্পিরীট:
- (৩) পারস্পরিক পরামর্শের ভিত্তিতে কান্ধ করা এবং পরামর্শের ইসলা**মী নীতি** পদ্ধতির প্রতি নব্দর রাখা।
- (৪) সংশোধনের উদ্দেশ্যে সমালোচনা, এ সমালোচনা হতে হবে ভদুতার সাথে, যুক্তিসংগত পদ্ধতিতে, যার ফলে দলের মধ্যে সৃষ্ট অসং গুণাবলী বৃদ্ধি পাওয়ার পরিবর্তে যথাসময়ে ভার অপনোদন সম্ভব হবে।

তৃতীয়ত : দ্বীন প্রতিষ্ঠার সন্ধামকে নির্ভুল পথে পরিচালনা করার ও তাকে সাফল্যের মঞ্জিলে শৌছাবার জন্যে যে সব ওপ অপরিহার্য সেগুলো হচ্ছেঃ

- (১) আল্লাহর সাবে গভীর সম্পর্ক স্থাপন ও তার সন্তুটির জন্যে কাঞ্চ করা;
- (২) আখেরাতের জবাবদিহিকে ব্যরণ রাখা এবং আখেরাতের পুরস্কার তির অন্য কিছুর প্রতি নন্ধর না দেয়া;
  - (৩) চরিত্র মাধুর্য;
- ্<sub>.</sub> (৪) ধৈৰ্য;
  - (৫) প্রক্রা।

এখন আমি এ মহান উদ্দেশ্য সম্পাদনে ব্রতী ব্যক্তিবর্গকে যেসব অসৎ গুণ থেকে মৃক্ত হওয়া উচিত সেগুলো আলোচনা করবো।

# মৌলিক ও অসং গুণাবলী

## গর্ব ও অহকার ঃ

সমন্ত সদ্ভলের মূলোংলাটনকারী প্রধানতম ও সবচাইতে মারাত্মক অসং ওণ হচ্ছে গর্ব অহকোর, জান্ধাতিমান ও নিজের শ্রেষ্ঠত্বের প্রকাশ। এটি একটি শরতানী প্রেরণা এক শরতানী কাজেরই উপবোগী হতে পারে। শ্রেষ্ঠত্ব একমাত্র আল্লাহ্রর সাথে সংস্কৃত। (তাই এই অসংগুণ সহকারে কোনো সংকাজ করা থেতে পারে না।) বান্দার মথ্যে শ্রেষ্ঠত্ব ও অহকোর একটি নির্জনা মিখ্যা ছাড়া আর কিছুই নর। যে ব্যক্তি বা দল এ মিখ্যা গর্ব—অহকোরে শিক্ত থাকে সে খোদার সব রক্ষমের সমর্থন থেকে বন্ধিত হয়। কারণ খোদা নিজের বান্দার মথ্যে এ কর্টিই সক্ষাইতে বেশী অপহন্দ করেন। কলে এ রোলে আক্রান্ত ব্যক্তি কোনোক্রমেই সঠিক পথ লাভ করতে গারে না। সে অনবরত মূর্খতা ও নির্বৃদ্ধিতার পরিচয় দিতে থাকে। এতাবে অবশেষে ব্যর্থতার সম্থান হয়। কলে মানুকের সাথে ব্যবহারের ক্ষেত্রে সে যতই গর্ব ও অহকোরের প্রকাশ করে ভতই তার বিক্লছে ঘূণার পরিবেশ সৃষ্টি হয়। এমনকি অবশেষে সে মানুকের চোখে ঘূলিত হয়ে এমন পর্যায়ে উপনীত হয় যার কলে মানুবের ওপর তার কোনো নৈতিক প্রভাব কায়েম থাকে না।

সত্য ও ল্যায়ের প্রতিষ্ঠার জন্যে বারা কাজু করে তাদের মহ্যে বিভিন্ন পথে এ রোগটি অনুপ্রবেশ করে। সংকীর্থমনা শোকদের মনে এ রোগটি একটি বিশেষ পথে অনুপ্রবেশ করে। যথন আশোপাশের দ্বীনি ও নৈতিক অবস্থার তুলনার তাদের অবস্থা অনেকটা তালো হয়ে ওঠে এবং তারা কিছু উল্লেখযোগ্য জনসেরামূলক কার্যাকলী সম্পাদন করে, কলে অন্যের মুখেও তার বীকৃতি তনা যায়, তথন শরতান তাদের দিলে ওরাস্—ওয়াসা পয়পা করতে থাকে যে, সত্যিই তোমরা মহাবৃত্তর্গ হয়ে গেছো। শরতানের প্ররোচনায়ই তারা সমুখে ও যকীর কার্যের মাধ্যমে নিজের প্রেট্রন্থ বালা করতে থাকে। এতাবে সংকাজের প্ররণায় উদ্ভূছ হয়ে যে কাজের স্চনা হয়েছিল তা বীরে দ্বীরে ভূল পথে অরাসর হয়। এ রোলের অনুপ্রবেশের ছিতীয় পথটি হছে যায়া সিল্ছা সহকারে নিজের ও মানুবের সংশোধনের প্রচেটা চালায় তাদের মধ্যে অবশ্য কিছু না কিছু সন্ত্রণাবলী সৃষ্টি হয়, কোনো না কোনো পর্যায়ে তারা নিজেদের

সমাজের সাধারণ অবস্থার মধ্যে বৈশিষ্ট্যের অধিকারী হয় এবং তাদের কিছু না কিছু জনসেবামূলক কাজ উল্লেখ্য হয়। এগুলো সমাজের প্রশন্ত অংগনে প্রকাশ্য নিবালোকে অনুষ্ঠিত হবার কারণে অবশ্য মানুবের দৃষ্টি এড়াতে পারে না। এগুলো দৃষ্টি পোচরু হগুয়াই বাভাবিক ও অনিবার্য। কিন্তু মনের লাগাম সামান্য চিলে হরে সেলেই লয়তানের সফল প্ররোচনায় তা অহংকার, আত্মন্তীতি ও আত্মন্তরিতায় পরিগত হয়। আবার অনেক সময় এমন অবস্থার সৃষ্টি হয় যার ফলে তাদের বিরোধীরা কথন তাদের কাজের মধ্যে বাধা সৃষ্টি করে এবং তাদের ব্যক্তিসন্তার গলদ আবিকারের চেটা করে তখন বাধ্য হয়েই আত্মরকার তাকীদে তাদের কিছু না কিছু বলতে হয়। তাদের কলা ঘটনাভিত্তিক ও বান্তব সত্য হতে পারে কিন্তু তার মধ্যে নিজের গুণাক্রীয় প্রকাশ অবশ্যই থাকে। একটু সামান্য ভারসাম্যহীনতা এ ক্ষুটিকে বৈধ সীমা ডিভিয়ে সর্বের সীমান্তে পৌছিয়ে দেয়। এটি একটি মারাত্মক বন্ধ। প্রভাক ব্যক্তি ও দলকে এ সম্পর্কে সঞ্জাগ থাকা উচিত।

## বাঁচার উপায় :

বৃদ্দেশীর অনুষ্তি । যারা আন্তরিকতার সাথে সংস্কার ও সংশোধনের উদ্দেশ্য নিয়ে অন্তর্মর হয় তাদের মধ্যে ব্যক্তিগত ও দলগততাবে অবশ্য বন্দেশীর অনুষ্ঠি নিছক বিদ্যমান নয় বরং জীবিত ও তাজা থাকা উচিৎ। তাদের কখনো এ নির্জ্ঞলা সত্য বিশৃত হওয়া উচিত নয় যে, অহংকার ও প্রেষ্ঠত্বের প্রকাশ একমাত্র খোদার সম্ভার সাথে বিশেষিত। খোদার ত্লনায় অসহায়তা ও দ্বীনতা, অক্ষমতা ছাড়া বান্দার দিতীয় কোনো পরিচয় নেই। কোনো বান্দার মধ্যে যদি সত্যিই কোনো সদত্তপের সৃষ্টি হয়, তাহলে তা খোদার মেহেরবানী, তা গর্বের ও অহংকারের নয় বরং কৃত্তজ্ঞতার বিষয়। এ জন্যে খোদার কাছে আরো বেশী করে দীনতা প্রকাশ করা উচিত এবং এ সামান্য মূল্যনকে সংকর্মশীলতার সেবায় নিষ্কৃত করা উচিত। এর ফলে খোদা আরো মেহেরবানী করবেন এবং এ মূল্যন ফুলে ফেলে উঠবে। সদত্তপ সৃষ্টি হবার পর অহংকারে মন্ত হওয়া আসলে তাকে অসদত্তপে পরিবর্তিত করার নামান্তর। এটি উর্লিট নয়, অবন্টির পথ।

আছবিচার ঃ বন্দেগীর অনুভৃতির পর দিতীয় যে বস্থাটি মানুষকে অহংকার প্রবর্ণতা থেকে রক্ষা করতে পারে সেটি হচ্ছে আড়বিচার। যে ব্যক্তি নিজের সদশুপাবলী অনুভব করার সাথে সাথে নিজের দুর্বলডা, লোষ ও ব্রন্টি বিচ্চুভিতলোও দেখে সে কথনো আড়াপ্রীতি ও আড়াস্করিতার শিকার হতে গারে না। নিজের গোনাহ্ ও দোষ–ক্রটির প্রতি যার নজর থাকে, এন্তেগফার করতে করতে অহংকার করার কথা চিন্তা করার মতো অবকাশ তার থাকে না।

মহৎ ব্যক্তিদের প্রতি দৃষ্টি : আর একটি বলু এই ক্ষতিকর প্রবণতা রোধ করতে পারে। ভাহলো কেবল নিজের নীচের তলার দিকে দৃষ্টিপাত করা উচিত নয়, যানের চাইতে সে নিজেকে বুলন্দ ও উন্নত প্রত্যক্ষ করে আসছে। বরং তাকে দ্বীন ও নৈভিকতার উন্নত ও মূর্ত প্রতীকদের প্রতি দৃষ্টিপাত করা উচিত যাদের চাইতে সে এখনো অনেক নিম্ন পর্যায়ে অবস্থান করছে। নৈতিকতা ও আধ্যাত্মিকতার উন্নতির ন্যায় অবনতিও সীমাহীন। সবচাইতে দুষ্ট প্রকৃতির লোকও যদি নীচের দিকে তাকায় ভাহলে কাউকে নিজের চাইভেও দৃষ্ট ও অসৎ দেখে নিজের উরত অবস্থার জন্যে গর্ব করতে পারে। এ পর্বের ফলে সে নিজের বর্তমান অবস্থার ওপর নিচিত থাকে একং নিজেকে উন্নত করার প্রচেষ্টা থেকে বিরত হয়। বরং এর চাইতেও আরো আগে ব্দাসর হয়ে মনে শয়তানী প্রবৃত্তি তাকে খাশাস দেয় যে, এখনো খারো কিছুটা নীচে নামবার অবকাশ আছে। এ দৃষ্টিভগী একমাত্র তারাই অবলয়ন করতে পারে যারা নিজেদের উন্নতির দুশমন। যারা উন্নতির সত্যিকার আকাঞা পোষণ করে তারা নীচে ভাকাবার পরিবর্তে হামেশা ওপরের দিকে তাকায়। উন্নতির প্রতিটি পর্যায়ে <del>উপনীত হয়ে তাদের সামনে আ</del>রো উন্নতির পর্যায় দেখা দেয়। সে<del>ও</del>লো প্রত্যক্ষ করে গর্বের পরিবর্তে নিজের অবনতির অনুভূতি তাদের দিলে কটার মতো বিধে। এ কটার ব্যথা ভাদেরকে উরভির আরো উচ্চমার্গে আরোহণ করতে উদ্বয় করে।

মুখ্যক হৈছে । এই সদ্দে দলকে হরহামেশা এ ব্যাপারে সজাগ দৃষ্টি রাখতে হবে ও নিজের সময় পরিসরে সকল প্রকার গর্ব, অহংকার ও আত্মভরিতার প্রকাশ সন্দর্শে অবলত হয়ে যথা সময়ে তার বিরুদ্ধে ব্যবহা অবলবন করতে হবে। কিবু এ ব্যবহা ধহণের জন্যে যেন এমন পদ্ধতি অবলবন না করা হয় যার ফলে মানুক্রে মধ্যে কৃত্রিম দীনতা ও নগণ্ডার প্রদর্শনী করার মতো মারাত্মক রোগ সৃষ্টি হয়। আত্মভরিতার গায়ে কৃত্রিম দীনতা–হীনতার পর্দা চড়িয়ে রাখার মতো মারাত্মক অহংকার আর নেই।

## धनर्भरमञ्चा :

বার একটি বসংগ্রণ বহুংকারের চাইতেও মারাত্মকভাবে সংকাজকে কুরে কুরে ধেরে ফেলে। তা হলো গ্রদর্শনেকা। বর্ধাৎ কোনো ব্যক্তি বা দল লোক দেখানোর জন্যে, মানুবের প্রশংসা কুড়াবার উন্দেশ্যে কোন সংকাজ করলে তা এ পর্যায়ে উপনীত হয়। এ বস্তুটি কেবল আন্তরিকভারই নর আসলে ইমানেরও পরিপত্তী এবং এ জন্যেই একে প্রজ্জন শিরক গণ্য করা হয়েছে। খোদা ও আখেরাভের ওপর ইমান আলার অপরিহার্য দাবী হছে এই বে, মানুষ একমাত্র খোদার সন্তুটি অর্জনের জন্যে কাজ করবে, একমাত্র ভার নিকট থেকে পুরস্কার লাভের আশা শোষণ করবে এবং দুনিয়ার পরিবর্তে আখেরাভের ফলাফলের প্রতি দৃটি রাখবে। কিন্তু প্রদর্শনেছ্ ব্যক্তি মানুবের সন্তুটি অর্জনকে লক্ষ্যে পরিণত করে, মানুবের নিকট থেকে পুরস্কার লাভ করতে চায়। এর অর্থ দাঁড়ায়ঃ সে মানুষকে খোদার শরীক ও ভার প্রতিমন্দ্রী বানিয়েছে। বলাবাহল্য, এ অবস্থায় মানুষ খোদার ছীনের যে পরিমাণ ও পর্যায়ের খেদমত করক না কেন, তা কোনো ক্রমেই খোদার জন্যে ও ছীনের জন্যে হবে না এবং খোদার নিকট তা কখনোই সংকাজ রূপেও গৃহীত হবে না।

এ ক্ষতিকর প্রবণতাটি যে কেবল ফলাফলের দিক থেকেই কর্মকে নষ্ট করে তা ঁ নয় বন্ধং এ প্রবণতা সহকারে কোনো যথার্থ কান্ধ করাও সন্তব নয়। এ প্রবণতার একটি বাভাবিক বৈশিষ্ট্য হচ্ছে এই যে, মানুষ কাজের চাইতে কাজের বিজ্ঞাপনের চিন্তা করে বেশী। দুনিয়ায় যে কাজের ঢাকঢোল পিটানো হয় এবং বেটি মানুষেব্র প্রশাসা অর্জন করে সেটিকেই সে কাজ মনে করে। যে নীরব কাজের খবর খোদা ছাড়া আর কেউ রাখে না সেটি তার কাছে কোনো কান্ধ বলে মনে হয় না। এতাবে মানুষের কাজের পরিমভল কেবল প্রচারযোগ্য কাজ পর্বস্ত বিশ্বত থাকে এবং প্রচারের উদ্দেশ্য সাধিত হবার পর ঐ কাষ্ণগুলোর প্রতি আর কোনো প্রকার আকর্ষণ থাকে না। যতই আন্তরিকভার সাথে বান্তব কার্যারন্ত করা হোক না কেন এ ব্লোগে জাক্রান্ত হবার সাথে সাথেই যক্ষারোগে জীবনীশক্তি কয় হওয়ার ন্যায় মানুষের আন্তরিকতা অন্তর্হিত হতে থাকে। অতঃপর লোকচকুর বাইরেও সংভাবে অবস্থান করা এবং নিজের কর্তব্য মনে করে কোনো কাজ করা তার পক্ষে সম্ভব হয় না। সে প্রত্যেক বস্তুকে লোক দেখানো মর্যাদা ও মৌখিক প্রশংসার মূল হিসেবে বিচার করে। প্রতিটি কাজে সে দেখে মানুষ কোন্টা পছল করে। ইমানদারীয় সাথে তার বিবেক কোনো কাজে সায় দিলেও যদি সে দেখে যে, এ কাজটি দূনিয়ায় তার জনপ্রিয়তা নট্ট করে দেবে তাহলে তার পক্ষে এমন কোনো কাজ করার কথা চিত্রী করাও অসভব হয়ে পডে।

ঘরের কোলে বসে যারা আন্তাহ্ আন্তাহ্ করে তাদের জন্যে এ কেত্না থেকে মৃক্ত থাকা তুলনামূলকভাবে সহজ্ঞ। কিন্তু যারা বৃহত্তর সমাজক্ষেত্র প্রবেশ করে এবং সংশোধন, জনস্বেয়া ও সমাজ গঠনমূলক কাজ করে তারা হরহামেশা এই বিশদের মুখোমূখি দাঁড়িয়ে থাকে। যে কোন সময় এ নৈতিক যক্ষার জীবানু তাদের মধ্যে অনুপ্রবেশ করকে পারে। জনসমূধে প্রকাশিত হয় এমন বহু কাজ তাদের জনগণকে নিজেদের পকাবলঘী ও তাদের মধ্যে প্রভাব কিন্তার করার চেষ্টা করতে হয়। যেওলোর কারণে মানুষ তাদের দিকে অন্তম্মর হতে থাকে এবং তাদের প্রশস্যায় উচ্চকণ্ঠ হয়। তাদের বিরোধিতারও সমুখীন হতে হয় একং জনিক্ষা সম্বেও আত্মরক্ষার থাতিরে বাধ্য হয়ে নিজেদের তালো কাজতলোকে জনসমকে তুলে ধরতে হয়। এ অবস্থায় খ্যাতির সাথে খ্যাতির মোহ না থাকা, কাজের প্রদর্শনী সম্বেও প্রদর্শনেবাধী পাওয়া সম্বেও তা অর্জনের চিন্তা বা আকান্তা না করা চাটিখানি কথা নয়। এজন্যে কঠোর পরিশ্রম, প্রচেষ্টা ও সাধনা প্রয়োজন। সামান্যতম গাফলতিও এ ব্যাপারে প্রদর্শনেছার রোগ—জীবাণুর অনুপ্রবেশের গল করতে পারে।

এ রোগের হাত থেকে রেহাই পাওরার জন্যে ব্যক্তিগত ও সামষ্টিক উভয় ধরনের প্রচেটা থাকতে হবে।

ব্যক্তিগত প্রতিষ্টা ঃ ব্যক্তিগত পর্যায়ে যে প্রচেটা চালাতে হবে তার পদ্ধতি হছে প্রত্যেক ব্যক্তিকে অত্যন্ত সংশোপনে চুপে চুপে কিছু না কিছু সংকাজ অনুষ্ঠানের ব্যবস্থা করতে হবে এবং নিজের মনোজ্গত বিশ্লেষণ করে দেখতে হবে যে, সে ঐ গোপন সংকাজগুলোর ও জনসমক্ষে প্রকালিত সংকাজগুলোর মধ্যে কোন্ওলোর ব্যাপারে অধিক আকর্ষণ অনুত্ব করে। যদি দিতীয়টির সাথে অধিক আকর্ষণ অনুত্ত হয়ে থাকে, তাহলে তাকে সঙ্গে সঙ্গেই সাবধান হওয়া দরকার যে, প্রদর্শনেক্ষা তার মধ্যে অনুপ্রবেশ করেছে। এবং এজন্যে খোদার কাছে আশ্রয় প্রার্থনা করে দৃঢ় সংক্ষা হয়ে মনের এ অবস্থা পরিবর্তনের চেটা করতে হবে।

সামষ্টিক প্রতেষ্টা ঃ সামষ্টিক প্রতেষ্টার পদ্ধতি বৃদ্ধে, দল নিজের সীমানার মধ্যে প্রদর্শনেন্দাকে কোন প্রকারে ঠাই দেবে না। কাজের প্রকাশ ও প্রচারকে ফথার্থ প্রয়োজন পর্যন্ত সীমাবদ্ধ রাখবে। প্রদর্শনেন্দার সামান্যতম প্রতাবও যেখানে অনুভূত হবে সেখানে তৎকণাৎ তার পথ রোধ করবে। দলীয় পরামর্শ ও আলোচনা কখনো

এমণ খাতে প্রবাহিত হবে না যে, অমৃক কাজ করণে জনপ্রিয়তা জর্জন করা যাবে কাজেই কাজটি করা উচিৎ বা অমৃক কাজ লোকেরা পছন্দ করে কাজেই ঐ কাজটি করা প্রয়োজন। দলের অভ্যন্তরীণ পরিবেশ এমন হতে হবে যার ফলে মানুষের প্রশংসা ও নিন্দাবাদের পরোয়া না করে কাজ করার মতো মানসিকতা সেখানে সৃষ্টি হয় এবং নিন্দাবাদের ফলে ভেলে পড়ার ও প্রশংসা ওনে নবোদ্যমে জ্যাসর হওয়ার মানসিকতা লালিত না হয়। এ সত্ত্বেও যদি দলের মধ্যে প্রদর্শনী করার মনোবৃত্তিসম্পান কিছু লোক পাওয়া যায় ভাহলে তাদেরকে উৎসাহিত করার পরিবর্তে তাদের রোগের যথাকা চিকিৎসার ব্যবস্থা করা উচিত।

## ক্রটিপূর্ণ নিয়ত:

ভূতীয় মৌলিক দোষ হচ্ছে নিয়তের গলদ। এর ওপর কোনো সৎকাজের ভিডি ছালন করা যায় না। সৎকাজের প্রসার ও সে জন্যে প্রচেটা চালিয়ে খোদার নিকট সকলকাম হওয়ার আন্তরিক ও পার্থিব বার্থ বিবর্জিত নিয়তের মাধ্যমেই কেবল মাত্র দূনিয়ায় কোনো সৎকাজ অনুষ্ঠিত হতে পারে। এ নিয়তের সাথে নিজের কোনো ব্যক্তিগত বা দলীয় বার্থ সংক্রিট থাকা উচিত নয়। কোনো পার্থিব বার্থ এর সাথে মিল্রিত থাকতে পারবে না। এমনকি কোনো প্রকার ব্যাখ্যা সাপেকে সৎকাজের এ উদ্দেশ্যের সাথে নিজের জন্যে কোনো লাভের জালা জড়িত থাকতে পারবে না। এ ধরনের বার্থপ্রীতি কেবল খোদার নিকট মানুষের প্রাণ্য নট করে দেবে না বরং এ মনোবৃত্তি নিয়ে দুনিয়াতেও কোনো খবার্থ কাজ করা যাবে না। নিয়তের ক্রটির প্রভাব অবশ্যই কাজের ওপর পড়ে এবং ক্রটিপূর্ণ কাজ নিয়ে এমন কোনো প্রচেটায় সাফল্য লাভ করা সম্ভব নয়, যার আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে মন্দকে খতম করে ভালোকে প্রতিষ্ঠিত করা।

ইতিপূর্বে যে অসুবিধার কথা বলেছি এখানেও আবার তার সমুখীন হতে হয়। যেমন আংশিক সংকান্ধ করার সময় নিয়তকে ক্রাটমূক্ত রাখা। বেশী কঠিন নয়। সামান্য পরিমাণ খোদার সাথে সম্পর্ক ও সাচা প্রেরণা এজন্যে যথেষ্ট হতে পারে। কিন্তু যারা সময় দেশের জীবনব্যবস্থা সংশোধন করার এবং সামপ্রিকভাবে তাকে ইসলাম নির্দেশিত ভিত্তিসমূহের ওপর প্রতিষ্ঠিত করার দায়িত্ব গ্রহণ করেছে ভারা নিজেদের উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে কেবলমান্ত চিন্তা পরিগঠন বা প্রচার-প্রশাসাভা ক্ষবা চরিত্র সংশোধনের প্রচেটার ওপর নির্ভর করতে পারে না। বরং এই সঙ্গে ভাদেরকে অবশা নিজেদের উদ্দেশ্যর দিকে দেশের রাজনৈতিক ব্যবস্থার মোড়

পরিবর্তনের জন্যে প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে প্রচেষ্টা চালাতে হয়। এভাবে ক্ষমতা সরাসরি তাদের হাতে আসে অথবা এমন কোন দলের হাতে স্থানান্তরিত হয় যে তাদের সমর্থন ও পৃষ্ঠপোষকতা লাভ করে। এ দু'টি অবস্থার যে কোনো একটিভেও রাজনৈতিক পরিবর্তনকে বাদ দিয়ে ক্ষমভার কথা চিন্তা করা যেতে পারে না। ব্যাপারটি এখন সমূদ্র গর্ভে অবস্থান করে গায়ে পানি না লাগাতে দেয়ার পর্যায়ে পৌছে যায়। কোনো দল পরিপূর্ণ শক্তি নিয়োগ করে এ কাজ করবে এবং এরপরও তার সদস্যদের ব্যক্তিগত নিয়ত ও সমগ্র দলের সামষ্টিক নিয়ত ক্ষমতার লোভ বিমৃক্ত থাকবে, এজন্যে কঠিন আত্মিক পরিশ্রম ও আত্মশুক্তির প্রয়োজন।

এ ব্যাপারে নির্ভুন দৃষ্টিভঙ্গী সৃষ্টি করার জন্যে দু'টি আপাতঃ সামঞ্জস্যশীল বস্তুর সৃন্ধ পার্থক্য ভালোভাবে হৃদয়ঙ্গম করা উচিত। বলাবাহল্য, অন্যান্য পরিবর্তনের সাথে সাথে রাজনৈতিক ব্যবস্থায় পরিবর্তনের ফলে যারা এই পরিবর্তন চায় ক্ষমতা স্বতঃফুর্তভাবে সেইসব সমগ্র জীবনব্যবস্থার পরিবর্তনের প্রয়াসী ব্যক্তির দিকে বা তাদের পছন্দসই লোকদের দিকে স্থানান্তরিত হয়। কিন্তু যারা নিজেদের জন্যে ক্ষমতা চায় আর যারা নিজেদের আদর্শ ও লক্ষ্যের জন্যে ক্ষমতা চায় তাদের উভয়ের মধ্যে বিরাট পার্থক্য রয়েছে। নীতি ও আদর্শের কর্তৃত্ব কার্যত নীতি ও আদর্শের বাহকদের কর্তৃত্ব হলেও নীতি ও আদর্শের কর্তৃত্ব চাওয়া এবং তার বাহকদের নিজেদের জন্যে কর্তৃত্ব চাওয়া আসলে দু'টি আলাদা বস্তু। এ উভয়ের মধ্যে প্রেরণা ও প্রাণবস্তুর দিক দিয়ে বিরাট পার্থক্য রয়ে গেছে। নিয়তের ক্রটি দ্বিতীয়টির মধ্যে আছে, প্রথমটির মধ্যে নেই। আর প্রথম বস্তুটির জন্যে মরণপণ প্রচেষ্টা চালানো সত্ত্বেও দ্বিতীয় বস্তুটির ় সামান্যতম গন্ধও মনের মধ্যে প্রবেশ করবে না, এজন্যে কঠোর আত্মিক পরিশ্রম করতে হবে। রাসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও সাহাবায়ে কেরামের দৃষ্টান্ত আমাদের সামনে রয়েছে। তাঁরা সমগ্র জীবন ব্যবস্থা পরিবর্তন করে ইসলামী নীতি ও আদর্শের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত করার প্রচেষ্টা চালান। এজন্যে রাজনৈতিক বিজয় ও কর্তৃত্বের প্রয়োজন ছিল। কারণ এছাড়া দ্বীনকে পুরোপুরি বিজয়ী করা সম্ভব ছিল না। আর কার্যত এ প্রচেষ্টার ফলে কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা তাদের হাতে ভাসলেও কোনো ইমানদার ব্যক্তি এ সন্দেহ পোষণ করতে পারে না যে ক্ষমতা হস্তগত করা তাদের প্রচেষ্টার উদ্দেশ্য ছিল। অন্যদিকে যারা নিজেদের কর্তৃত্ব চেয়েছিল তাদের দৃষ্টান্ত ও ইতিহাসের পাতায় রয়েছে। এ দৃষ্টান্ত তালাশ করার জন্যে ইতিহাসের পাতা ওলটাবারই বা কি প্রয়োজন, আমাদের চোখের সামনেই তাদের অনেকেই

ঘূরে-ফিরে বেড়াচ্ছে। বাস্তবে কর্তৃত্ব লাভ করাকে যদি নিছক একটি ঘটনা হিসেবে বিচার করা হয় ভাহলে উভয় দলের মধ্যে কোনো পার্থক্য দেখা যাবে না। কিছু নিয়তের দিক দিয়ে উভয়ের কাজ, প্রচেষ্টা এবং সংগ্রামী যুগের কাজ ও সাকলা যুগের কাজও দ্যার্থহীন সাক্ষ্য দিয়ে যাক্ষে।

যারা সাচা দিলে ইসলামী নীতি ও আদর্শ অনুযায়ী জীবনব্যবস্থায় সার্বিক কর্তৃত্ব চায় তাদের ব্যক্তিগতভাবেও এ পার্থক্যকে যথাযথভাবে হৃদয়ঙ্গম করে নিজেদের নিয়ত ঠিক রাখা উচিত। এবং তাদের দলেরও সামগ্রিকভাবে পূর্ণ প্রচেষ্টা চালানো উচিত যেন নিজের ক্ষমতা ও কর্তৃত্ব প্রভ্যাশা কোনো অবস্থায়ও এর ব্রিসীমানায় প্রবেশ করতে না পারে।

# মানবিক দুর্বলতা

এরপর এমন কডকগুলো দোষক্রটি আছে যেগুলো ভিত্তিমূলকে ধ্বসিয়ে না দিলেগু নিচ্ছের প্রভাবের দিক দিয়ে কাজকে বিকৃত করে থাকে এবং গাফলতির দরুল এগুলো লালিও হতে থাকলে ধ্বংসকর প্রমাণিও হয়। এ সমস্ত অস্ত্র সচ্ছিত হয়ে শয়তান সংকাজের পথ রোধ করে, মানবিক প্রচেষ্টাকে ভালোর থেকে খারাপের দিকে নিয়ে যায় এবং সমাজে বিপর্যয় সৃষ্টি করে। সমাজ দেহের সৃস্থতার জন্যে স্বাবস্থায় এ দোষগুলোর পথ রুদ্ধ হওয়া প্রয়োজন। বিশেষ করে সমাজ সংশোধন ও সত্য দ্বীন প্রতিষ্ঠার মহান উদ্দেশ্য সম্পাদনে ব্রতী ব্যক্তি ও দলের এ থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত থাকা উচিত।

এ দোষগুলোর সৃন্ধাতিসৃন্ধ বিশ্লেষণ করলে জানা যায় যে, এগুলোর উৎসমৃল মানুষের এমন কতিপর দুর্বলতা যার প্রত্যেকটিই অসংখ্য দোষের জন্ম দেয়। বিষয়টি সহজভাবে বৃঝতে হলে এক একটি দুর্বলতা সম্পর্কে আলোচনা করে তার তাৎপর্য বৃঝতে হবে। অতঃপর তা কিভাবে পর্যায়ক্রমে অসৎ কাজের জন্ম দেয় এবং তার বিকাশ ও পরিপৃষ্টি সাধন করে কোনৃ কোনৃ দোষক্রটির সৃষ্টি করে, তা অনুধাবন করতে হবে। এভাবে প্রত্যেক দোষের উৎস আমরা জানুতে পারবো এবং তার সংশোধনের জন্যে কোথায় কি ব্যবস্থা গ্রহণ করতে হবে তাও নির্ণয় করতে সক্ষম হবো।

## আত্মপুজা ঃ

মানুষের সকল দুর্বলতার মধ্যে সবচাইতে বড় ও মারাত্মক বিপর্যয় সৃষ্টিকারী দুর্বলতা হচ্ছে 'বার্থপূজা'। এর মূলে আছে আত্মপ্রীতির বাভাবিক প্রেরণা। এ প্রেরণা যথার্থ পর্যায়ে দোষণীয় নয় বরং নিজের নির্ধারিত সীমানার মধ্যে অপরিহার্য এবং উপকারীও। জাল্লাহ তায়ালা মানুষের প্রকৃতির মধ্যে তার তালোর জন্যে এ প্রেরণা উচ্জীবিত রেখেছেন। এর ফলে সে নিজের সংরক্ষণ, কল্যাণ ও উন্নতির জন্যে প্রচেষ্টা চালাতে পারে। কিন্তু শয়তানের উন্ধানীতে যখন এ প্রেরণা আত্মপূজা ও

আত্মকেন্দ্রীকতায় রূপান্তরিত হয় তখন তা ভাগোর পরিবর্তে মন্দের উৎসে পরিণত হয়। তারপর এর জ্যাগতির প্রতিটি পর্যায়ে নতুন নতুন দোধের জন্ম হতে ধাকে।

## আত্মপ্রীতিঃ 🗸

মানুষ যখন নিজেকে ক্রটিহীন ও সমস্ত গুণাবলীর আধার মনে করে নিজের দোষ ও দুর্বপতার অনুভূতিকে ঢাকা দেয় এবং নিজের প্রতিটি দোষ—ক্রটির ব্যাখ্যা করে নিজেকে সবদিক দিয়ে ভালো বলে মানসিক নিচিন্ততা লাভ করে, তখন এ আত্মহীতির প্রেরণা মাথাচাড়া দিয়ে ওঠে এবং সর্পিন গতিতে অগ্রসর হতে থাকে। এ আত্মহীতি প্রথম পদক্ষেপেই তার সংশোধন ও উন্নতির দ্বার স্বহস্তে বন্ধ করে দেয়।

অতঃপর যখন 'আমি কত ভালো' এ অনুভৃতি নিয়ে মানুষ সমান্ধ জীবনে প্রবেশ করে তখন সে নিজেকে যা মনে করে রেখেছে অনারাও তাকে তাই মনে করুক এ আকাংবা তার মনে জাগে। সে কেবল প্রশংসা শুনতে চায়। সমালোচনা তার নিকট পছন্দনীয় হয় না। তার নিজের কল্যাণার্থে যে কোনো উপদেশবাণীও তার অহমকে পীড়িত করে। এতাবে এ ব্যক্তি নিজের সংশোধনের অভ্যন্তরীণ উপায়—উপকরণের সাথে সাথে বাইরের উপায়—উপকরণেরও পথ রোধ করে।

কিন্তু সমাজ জীবনে সকল দিক দিয়ে নিজের আশা—আকাংখা অনুযায়ী পছন্দসই অবস্থা লাভ করা দৃনিয়ার কোনো ব্যক্তির জন্যে সভবপর হয় না। বিশেষ করে আত্মপ্রেমিক ও আত্মপূজারী তো এখানে সর্বত্রই থাকা খায়। কারণ তার অহম নিজের মধ্যে এমন সব কার্যকারণ উপস্থিত করে, যা সমাজের অসংখ্য গুণাবলীর সাথে তার সংঘর্ষকে জপরিহার্য করে তোলে। অন্যদিকে সমাজের সামগ্রিক অবস্থাও তার আশা—আকাংখার সাথে সংঘর্ষলীল হয়। এ অবস্থা ঐ ব্যক্তিকে কেবল নিজের সংশোধনের অভ্যন্তরীণ ও বাইরের উপায়—উপকরণ থেকে বঞ্চিত করে না বরং এই সঙ্গে অন্যের সাথে সংঘর্ষ ও আশা—আকাংখার পরাজ্যের দৃঃখ তার আহত ও বিশুব্ধ অহমকে একের পর এক মারাত্মক অসৎ কাজের মধ্যে নিক্ষেপ করতে থাকে। সে জীবনে অনেক লোককে নিজের চাইতে ভালো দেখে। অনেক লোকের ব্যাপারে সে মনে করে, সমাজ তাদেরকে তার চাইতে বেশী দাম দেয়। সে নিজে যে মর্যাদার প্রত্যাশী অনেক লোক তাকে তা দেয় না। সে নিজেকে যে সব মর্যাদার হক্দার মনে করে সে পর্যন্ত পৌছার পথে অনেক লোক তার জন্যে বাধার সৃষ্টি করে। অনেক লোক তার সমালোচনা করে এবং তার মর্যাদাহানী করে। এ ধরনের বিচিত্র

জবস্থা তার মনে বিভিন্ন মানুষের বিরুদ্ধে হিলো, বিষেষ ও ঘৃণার আগুন জ্বালিয়ে দেয়। সে অন্যের জবস্থা জনুসন্ধান করে, অন্যের দোষ খুঁছে বেড়ায়, গীবত করে, গীবত তনে তার বাদ গ্রহণ করে, চোগলখুরী করে, কানাকানি করে এবং ষড়যন্ত্র করে বেড়ায়। আর যদি তার নৈতিকতার বীখন ঢিলে হয়ে থাকে অথবা অনবরত ঐ সমস্ত কাচ্চে লিঙ থাকার কারণে ঢিলে হয়ে যায়, তাহলে আরো একধাপ অগ্রসর হয়ে মিথা দোষারোপ, অপপ্রচার প্রভৃতি মারাত্মক ধরনের অপরাধ করে বসে। এ সমস্ত অসং কাচ্চ সম্পাদন করতে করতে সে নৈতিকতার সর্বনিম স্তরে পৌছে যায়। তবে যদি কোনো পর্বায়ে পৌছে সে নিজের এ প্রারম্ভিক ত্রান্তি অনুতব করতে পারে, যা তাকে এ পর্বায়ে পৌছিয়ে দিয়েছে। তাহলে সে এ পতন থেকে বীচতে পারে।

कारना এक व्यक्ति এ व्यवशांत्र मचुबीन इल कारना श्रकांत्र मामाबिक विशर्यग्र দেখা দেয় না। এর প্রভাব বড় ছোর কয়েক ব্যক্তি পর্যন্ত পৌছে থেমে যায়। তবে যদি সমাজে বহু আত্মপুজার রোগীর অন্তিত্ব থাকে, তাহলে তাদের ক্ষতিকর প্রভাবে সমগ্র সমাজ জীবন বিপর্যন্ত হয়। বলাবাহল্য, যেখানে পরস্পরের মধ্যে কৃ–ধারণা, गোरायना मत्नावृष्ठि, भत्ररमाय अनुमन्नान, गीवा । कामनथुत्रीत मीर्च मिम्मिमा हनए बारक, स्मर्थात्न ष्यत्नक माक यत्नद्र यथा भद्रन्भद्रद्रद्र विक्रस्त षमश्त्रुखि मामन कद्र এবং হিংসা ও পরস্পরকে হেয় প্রতিপন্ন করার চেষ্টা করে। যেখানে অনেক স্নাহত অহং গ্রতিরোধ স্পৃহায় ভরপুর থাকে, সেখানে কোনো বস্তু গ্রুপ সৃষ্টির পথ রোধ করতে পারে না। সেখানে কোনো গ্রকার গঠনমূলক সহযোগিতা দূরের কথা মধুর সম্পর্কের সম্ভাবনাই থাকে না। এহেন পরিবেশে ছন্দু ও সংঘর্ষ অনিবার্য হয়ে ওঠে। এ দুন্দু সংঘর্ষ আত্মপুজার রোগীদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকে না বরং ধীরে ধীরে ভালো ভালো সৎলোকেরাও এ রোগে তাক্রান্ত হয়ে পড়ে। কারণ সৎ ব্যক্তি ভার মূখের ওপর যথার্থ সমালোচনাই নয় অষধার্থ সমালোচনাও বরদাশ্ত করতে পারে কিন্তু গীবত তার মনে কোভ সৃষ্টি না করে থাকতে পারে না। এর কমপক্ষে এতটুকু প্রভাব পড়ে যে, গীবতকারীর ওপর আহা স্থাপন করা তার পক্ষে সম্ভব হয় না। এভাবে কোন সং ব্যক্তি হিংসা বিদ্ধেক্কে ভিন্তিতে তার প্রতি যে সমস্ত বাড়াবাড়ি করা হয় সেগুলো মাফ করতে পারে। সে গালিগালাজ, দোষারোপ, মিখ্যা প্রপাগাড়া ও এর চাইতে অধিক কষ্টদায়ক জুলুম উপেক্ষা করতে পারে। কিন্তু যেসব লোকেরা এহেন অসং গুণের সাঝে ব্যক্তিগতভাবে পরিচিত হয়েছে তাদের সাঝে নিচিত হয়ে কোনো কারবার করা তার পক্ষে সম্ভব হয় না। এ থেকে আনাজ করা যেতে পারে

যে এ অসৎ গুণাবদী যে সামাজিক পরিবেশে বিকাশ লাভ করে তা কিভাবে শয়তানের প্রিয় বিচরণ ক্ষেত্রে পরিণত হয়। এমনকি এ ব্যাপারে অত্যন্ত সংব্যক্তিত্ব সংঘর্ষ মুক্ত থাকলেও দম্মুক্ত থাকতে পারে না।

অতঃপর যারা সমাজ সংশোধন ও পরিগঠনের জন্যে সমষ্টিগততাবে প্রচেষ্টা চালাতে চায় তাদের দলের যে এহেন অসৎ ব্যক্তিদের থেকে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত হওয়া অপরিহার্য এ কথা বলার অপেক্ষা রাখে না। আসলে আত্মপূজা এ ধরনের দলের জন্যে কলেরা ও বসন্তের জীবাণুর চাইতেও অনেক বেশী ক্ষতিকর। এর উপস্থিতিতে কোনো প্রকার সংকাজ ও সংশোধনের চিন্তাই করা যায় না।

#### বাঁচার উপায় :

#### তওবা ও এন্তেগফার ঃ

ইসলামী শরীয়ত এ রোগটি শুরু হবার সাথে সাথেই এর চিকিৎসা শুরু করে দেয়। অতঃপর প্রতিটি পর্যায়ে এর পথ রোধ করার জন্যে নির্দেশ দান করতে থাকে। কুরজান ও হাদীসের স্থানে স্থানে ঈমানদারদেরকে তওবা ও এস্তেগফার করার জন্যে উপদেশ দান করা হয়েছে। এর উদ্দেশ্য হচ্ছে, মুমিন যেন কোনো সময় আত্মপূজা ও আত্মপ্রীতির রোগে আক্রান্ত না হয়, কখনো আত্মগুরিতায় লিও না হয়, নিজের দুর্বলতা ও দোধ—ক্রটি জনুতব এবং ভূল—ক্রান্তি স্বীকার করতে থাকে ও কোনো বিরাট কাজ করার পরও অহংকারে বুক ফুলাবার পরিবর্তে দীনতার সাথে নিজের খোদার সম্থুখে এই মর্মে আর্জি পেশ করে যে, তার খেদমতের মধ্যে যে গলদ রয়ে গেছে সেগুলো যেন মাফ করে দেয়া হয়। রাস্পুলাহর (সঃ) চাইতে বড় পূর্ণতার অধিকারী আর কে হতে পারে? কোন্ ব্যক্তি দুনিয়ায় তার চাইতে বড় কাজ সম্পাদন করেছে? কিন্তু ইতিহাসের শ্রেষ্ঠতম ও মহন্তম কাজ সম্পাদন করার পর আল্লাহ তায়ালার দরবার থেকে তাকে যে নির্দেশ দেয়া হলো তা হচ্ছেঃ

"যথন আল্লাহ্র সাহায্য ও বিজয় এসে যায় আর তৃমি মানুষকে দলে দলে খোদার বীনের মধ্যে প্রবেশ করতে দেখছো তখন নিজের প্রতিপালকের প্রশংসাসহ তার পবিত্রতা বর্ণনা করো এবং তার নিকট মাগফৈরাত চাও অবশ্য তিনি তওবা কবুলকারী।"

ষ্ণবাৎ যে মহান কাছ তুমি সম্পাদন করেছো সে সম্পর্কে জেনে রেখো, তার জন্যে তোমার নয়, তোমার প্রতিপাদকের প্রশংসা প্রাপ্য। কারণ তাঁরই অনুগ্রহে তুমি এ মহান কাজ সম্পাদনে সকলকাম হয়েছো এবং নিজের সম্পর্কে তোমার এ অনুভূতি থাকা উচিত যে, যে কাজ তুমি সম্পাদন করেছো তা যথাযথ ও পূর্ণতার সাথে সম্পাদিত হয়নি। তাই পুরস্কার চাওয়ার পরিবর্তে কাজের মধ্যে যা কিছু অপূর্ণতা ও গলদ রয়ে গেছে তা মাফ করার জন্যে নিজের প্রতিপাদকের নিকট দোয়া করো। বুখারী শরীফে হয়রত আয়েশা (রাঃ) বর্ণিত এক হাদীসে বলা হয়েছেঃ

রাসূলুল্লাহ (সঃ) তার ইন্তেকালের পূর্বে প্রায়ই বলডেন, আমি খোদার প্রশংসাসহ তার পবিত্রতা বর্ণনা করছি, আমি খোদার কাছে মাগফেরাত চাচ্ছি এবং তার কাছে তওবা করছি।"

এমনিতেও রাস্পুলাহ (সঃ) হামেশা তওবা ও এত্তেগফার করতেন। বৃথারী শরীকে হযরত আবু হোরায়রা (রাঃ) বর্ণিত হাদীসে বলা হয়েছে, তিনি রাস্পুলাহকে (সঃ) বলতে ওনেছেনঃ

"খোদার কসম আমি প্রতিদিন সন্তর বারেরও বেশী আল্লাহ্র নিকট এস্তেগফার ও তওবা করি।"

এ শিক্ষার প্রাণকস্থকে আত্মস্থ করার পর কোন ব্যক্তির মনে আত্মপূজার বীজ অংকুরিত হতে পারবে না এবং তা বিষবৃক্ষে পরিণত হয়ে বিপর্যয় সৃষ্টিতেও সক্ষম হবেনা।

#### সত্যের প্রকাশ ঃ

এরপরও যদি কোনো ব্যক্তির মধ্যে এ ক্রটি দেখা দেয়, তাহলে ইসলামী শরীয়ত চরিত্র ও কর্মের বিভিন্ন পর্যায়ে প্রতি পদে পদে এর বিকাশ ও প্রকাশের পথ রোধ করে এবং এ ব্যাপারে কঠোর নির্দেশ দেয়। যেমন এর প্রথম প্রকাশ এভাবে হয়ে থাকে যে, মানুষ নিজেকে সমালোচনার উর্ধে মনে করে এবং নিজের কথা ও মতামতের স্বীকৃতি আদায় করার চেষ্টা করে। অন্য কোনো ব্যক্তি তার তুলের সমালোচনা করবে, এটা সে বরদাশ্ভ করে না। বিপরীত পক্ষে ইসলামী শরীয়ত সংকাজের আদেশ ও অসৎ কাজ থেকে বিরত থাকাকে সকল সমানদারদের জন্যে অপরিহার্য করে দিয়েছে। বিশেষ করে ক্ষমতাসীন জালেমদের সমুখে সত্যের প্রকাশকে সর্বোভ্যম জিহাদ হিসেবে গণ্য করেছে। এভাবে মুসলিম সমাজে অসৎকাজ থেকে বিরত রাথার ও সৎকাজের নির্দেশ দেবার উপযোগী এমন পরিবেশ সৃষ্টি হয়, যেখানে অত্যুপুজা স্থান লাভ করতে পারে না।

## হিংসা ও বিদ্বেষঃ

আত্মপূজার দিতীয় প্রকাশ হয় হিংসা ও বিদেষের রূপে। আত্মপূজার আত্মপ্রীতিতে যে ব্যক্তি আঘাত হানে তার বিরুদ্ধেই মানুষ এ হিংসা ও বিদেষ পোষণ করতে থাকে। অতঃপর তার সাথে সম্পর্ক খারাপ হতে থাকে। ইসলামী শরীয়ত একে গোনাহ্ গণ্য করে এ গোনাহে লিপ্ত ব্যক্তির জন্যে কঠোর শান্তির কথা ঘোষণা করেছে। রাসুলুল্লাহ (সঃ) বলেছেনঃ

"সাবধান। হিংসা করো না।, কারণ হিংসা মানুষের সৎকাজগুলোকে এমনতাবে খেয়ে ফেলে যেমন তাতুন তুকুনো কাঠকে জ্বালিয়ে ছাই করে দেয়।"

হাদীসে বিভিন্ন শব্দের মাধ্যমে রাস্লুল্লাহর (সঃ) এ কঠোর নির্দেশ উদ্বৃত হয়েছেঃ "তোমরা পরস্পরের প্রতি বিদ্বেষ পোষণ করো না, পরস্পরকে হিংসা করো না, পরস্পরের সাথে কথা বলা বন্ধ করো না, কোনো মৃসলমানের জন্যে তার মৃসলমান ভাইয়ের সাথে তিন দিনের বেশী সম্পর্ক ছিন্ন অবস্থায় থাকা বৈধ নয়।"

### কু—ধারণা ঃ

আত্মপূজার তৃতীয় প্রকাশ হয় কু–ধারণার মাধ্যমে। কু–ধারণা সৃষ্টি হবার পর মানুষ গোয়েন্দা মনোবৃত্তি নিয়ে অন্যের দোষ খুঁজে বেড়াতে থাকে। কু–ধারণার তাৎপর্য হচ্ছে, মানুষ নিচ্ছের ছাড়া জন্য সবার সম্পর্কে এ প্রাথমিক ধারণা রাখে যে, তারা সবাই ধারাণ এবং বাহাতঃ তাদের যে সমস্ত বিষয় আগন্তিকর দেখা যায় সেগুলার কোনো ভালো ব্যাখ্যা করার পরিবর্তে হামেশা ধারাপ ব্যাখ্যা করে থাকে। এ ব্যাপারে সে কোনো প্রকার জনুসন্ধানেরও প্রয়োজন বোধ করে না। গোয়েন্দাগিরি এ ক্—ধারণারই একটি ফসল। মানুষ জন্যের সম্পর্কে প্রথমে একটি ধারাপ ধারণা করে। অতঃপর তার পক্ষে প্রমাণ সংগ্রহের জন্যে ঐ ব্যক্তির অবস্থা সম্পর্কে ধবর নিতে থাকে। কুরআন এ দৃটি কস্তুকেই গোনাহ গণ্য করেছে।

সুরায়ে হজুরাতে আল্লাহ বলেছেনঃ

স্পনেক বেশী ধারণা করা থেকে দূরে থাকো, কারণ কোনো কোনো ধারণা গোনাহের পর্যায়ভূক, তার গোয়েন্দাগিরি করো না।"

রাসৃনুষ্মা (সঃ) বলেছেনঃ "সাবধান! কৃ-ধারণা করো না, কারণ ক্-ধারণা মারাজ্মক মিখ্যা" হযরত আদৃষ্মাহ ইবনে মাসউদ (রাঃ) বর্ণনা করেছেনঃ "আমাদেরকে গোয়েন্দাগিরি করতে ও অন্যের দোষ খুঁজে বেড়াতে নিষেধ করা হয়েছে। তবে আমাদের সামনে কোনো কথা প্রকাশ হয়ে গেলে আমরা পাকড়াও করবো।" হযরত মুয়াবিয়া (রাঃ) বলেন, রাস্পুলাহ (সঃ) বলেছেনঃ "ভোমরা মুসলমানদের গোপন অবস্থার ব্যাপারে অনুসন্ধান চালাতে থাকলে তাদেরকে বিগড়িয়ে দেবে।"

## গীবত ঃ

এ সকল পর্যায়ের পর শুরু হয় গীবতের পর্যায়। কূ—ধারণা বা যথার্থ সভ্য যার উপরই এর ভিত প্রতিষ্ঠিত হোক না কেন, সর্বাবস্থায় কোনো ব্যক্তিকে লাঙ্কিত ও হেয় প্রতিপন্ন করা এবং লাঙ্কনা দেখে মনে আনন্দ অনুভব করা বা তা থেকে নিজে লাভবান হবার জন্যে তার অসাক্ষাতে তার দুর্নাম করার নাম গীবত। হাদীসে এর সংজ্ঞা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে, "তোমার ভাইয়ের অনুপস্থিতিতে তার কথা এমনভাবে বলা, যা সে জানতে পারলে অপছন্দ করতো। রাসূলুল্লাহ্কে (সঃ) জিল্পেস

করা হলোঃ 'যদি আমার ভাইয়ের মধ্যে ঐ দোষ থেকে থাকে তাহলে ও কি তা গীবভের পর্যায়ভুক্ত হবে? জ্বাব দিলেন 'যদি তার মধ্যে ঐ দোষ থেকে থাকে এবং তুমি তা বর্ণনা করে থাক, তাহলে তুমি গীবত করলে। আর যদি তার মধ্যে এ দোষ না থেকে থাকে তাহলে তুমি গীবত থেকে আরো এক ধাপ অপ্রসর হয়ে তার ওপর মিখ্যা দোষারোপ করলে।" কুরআন একে হারাম গণ্য করেছে। সুরায়ে হজুরাতে বলা হয়েছেঃ

وَلاَيَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيْحِبُ اَحَدُكُمْ أَنْ يَّ الْكُلُمُ শ্রমান ভাষাদের কেউ কারোর গীবত করবে না। তোঁমাদের কেউ কি নিজের

মৃত ভাইয়ের গোশৃত ঝাওয়া পছন্দ করবে? নিচয় তোমরা তা দুগা করবে।"

রাসূলুল্লাহ (সঃ) বলেনঃ "প্রত্যেক মুসলমানের জান–মাল, ইচ্জত–আবরু জন্য মুসলমানের জন্যে হারাম।'' এ ব্যাপারে একমাত্র ব্যতিক্রম হচ্ছে, যখন কারোর দুর্নাম করার নিয়ত সামিল না থাকে। যেমন কোনো মন্তলুম যদি নিজের বিরুদ্ধে অভিযোগ করে। কুরজানে এর অনুমতি দেয়া হয়েছে।

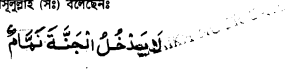
"আল্লাহ অসৎ কাজ সম্পর্কে কথা বলা পছন্দ করেন না, তবে যদি কারোর ওপর জুলুম হয়ে থাকে।"

জথবা দৃষ্টান্তস্বরূপ মনে করুন, যখন কোনো ব্যক্তি অন্য ব্যক্তির সাথে মেয়ের বিয়ে দিতে চায় বা তার সাথে কোনো কারবার করতে চায় এবং এ ব্যাপারে একপক্ষ কোনো পরিচিত জনের নিকট পরামর্শ চাইলে ঐ ব্যক্তির মধ্যে সত্যিকার কোনো দোষ যদি তার জানা থাকে তাহলে কল্যাণ কামনায় উদ্বন্ধ হয়ে তা বর্ণনা করা কেবল বৈধই নয় বরং অপরিহার্য। রাসুলুল্লাহ (সঃ) নিজেও এসব ক্ষেত্রে দোষক্রটি বর্ণনা করেছেন। হাদীসে উল্লেখিত হয়েছে, "দুই ব্যক্তি ফাতেমা বিনতে কায়েসের নিকট বিয়ের পয়গাম পাঠালে তিনি সে সম্পর্কে রাসুলুল্লাহুর (সঃ) সাথে পরামর্শ করেন। রাসূলুক্লাহ (সঃ) তাকে এই মর্মে হুশিয়ার করে দেন যে, তাদের মধ্যে একজন হচ্ছে জভাবী এবং দিতীয়জন স্ত্রীকে প্রহার করতে জভাস্ত।"

অনুরূপভাবে শরীয়তে অনির্ভরযোগ্য বর্ণনাকারীদের বর্ণনা থেকে সরেক্ষিত রাখার জন্যে তাদের দোষসমূহ বর্ণনা করাকে আলেমগণ সর্বসমতিক্রমে বৈধ বর্ণনা করেছেন এবং হাদীস শাস্ত্রের ইমামগণ কার্যতঃ এ দায়িত্ব সম্পাদন করেছেন। কারণ দ্বীনের জন্যে এর প্রয়োজন ছিল। যারা মানুষ্বের ওপর প্রকাশ্যে জুপুম করে, অনৈতিক ও কাসেকী কাজ কর্মের প্রসার ঘটায় এবং প্রকাশ্যে অসং কাজ করে বেড়ায় তাদের গীবত করাও বৈধ। রাস্পুলাহ্র (সঃ) নিজের কাজ থেকেও এর প্রমাণ পাত্রয় যায়। এইতাবে কতিপয় ব্যতিক্রম ছাড়া বাকী সর্বাবস্থায়ই গীবত করা হারাম এবং তা শুনাও গোনাহ। শ্রোতার অবশ্য কর্তব্য হচ্ছে, গীবতকারীকে বাধা দেয়া, অন্যথায় যার গীবত করা হছে তাকে বীচান, আর নয় তো সর্বশেষ পর্যায়ে যে মাহ্ফিলে তার মৃত ভাইয়ের গোশৃত খাওয়া হচ্ছে সেখান থেকে উঠে যাওয়া।

#### চোগলখোরীঃ

গীবত যে আগুন জ্বালায় চোগলখোরী তাকে বিস্তৃত করে চতুর্দিকে ছড়িয়ে দেয়। বার্থবাদিতার প্রেরণাই হয় এর মধ্যে আসল কার্যকর শক্তি। চোগলখোর ব্যক্তি কারুর কল্যাণকামী হতে পারে না। নিশিত দুজনের কারুর কল্যাণ তার অতীশ্বিত হয় না। সে দুজনেরই বন্ধু সাজে কিন্তু অমহাল চায়। তাই সে মনোযোগ দিয়ে দু'জনের কথা শুনে, কারুর প্রতিবাদ করে না। তারপর বন্ধুর নিকট এ থবর পৌছিয়ে দেয়। এতাবে যে আগুন এক জায়গায় লেগেছিল তাকে অন্য জায়গায় লাগাতেও সাহায্য করে। ইসলামী শরীয়ত এ কাজকে হারাম গণ্য করেছে। কারণ এর বিপর্যয়কারী ক্ষমতা গীবতের চাইতেও বেশী। কুরআনে চোগলখোরীকে মানুষের জ্বণ্যতম দোষরূপে চিহ্নিত করা হয়েছে। রাসূলুরাহ (সঃ) বলেছেনঃ



অর্থাৎ "কোনো চোগলখোর জারাতে প্রবেশ করতে পারবে না"

তিনি আরো বলেছেনঃ "তোমাদের মধ্যে সেই ব্যক্তি হচ্ছে সবচাইতে খারাপ যার দু'টি মুখ। সে এক দলের নিকট একটি মুখ নিয়ে আসে আর অন্য দলের নিকট আসে অন্য মুখটি নিয়ে।" এ ব্যাপারে যথার্থ ইসলামী পদ্ধতি হচ্ছে এই যে, কোথাও কারুর গীবত শুনলে সঙ্গে সঙ্গে তার প্রতিবাদ করতে হবে অথবা উভয় পক্ষের উপস্থিতিতে বিষয়টির অবতারণা করে এমনতাবে এর নিম্পণ্ডি করতে হবে বাতে করে এক পক্ষ এমন কোনো ধারণা পোষণ করার সুযোগ না পায় বে, তার অনুপস্থিতিতে অন্য পক্ষ তার নিন্দা করেছিল। আর যদি ঐ ব্যক্তির মধ্যে বিদ্যমান কোনো দোষের জন্যে গীবত করা হয়ে থাকে তাহলে একদিকে গীবতকারীকে তার গোনাহ্ সম্পর্কে সতর্ক করতে হবে এবং অন্যদিকে তার দোষ সংশোধনের পরামর্শ দিতেহবে।

# কানাকানি ওফিস্ফিসানীঃ

এ ব্যাপারে সবচাইতে মারাত্মক হচ্ছে ফিস্ফিস্ করে কানে কানে কথা ও গোপানে সলা–পরামর্শ করা। যার ফলে ব্যাপার ষড়যন্ত্র ও দলাদলি পর্যন্ত পৌছে এবং পরস্পর বিরোধী সংঘর্ষশীল গ্রুপ অন্তিত্ব লাভ করে। শরীয়ার্ভ এর বিরুদ্ধে কঠোর নিষেধাক্তা প্রদান করেছে। কুরআনে একে শয়ভানী কাজরূপে চিহ্নিত করা হয়েছেঃ

অর্থাৎ "কানাকানি করা হচ্ছে শয়তানের কাজ।"

এ ব্যাপারে নীতিগত পথনির্দেশ দিয়ে বলা হয়েছেঃ

'যখন তোমরা নিচ্ছেদের মধ্যে কানাকান করো তখন গোনাই ও সীমালংঘনের ব্যাপারে এবং রাস্লের বিরুদ্ধাচরণ করার জন্যে কানাকানি করো না বরং নেকী ও তাকওয়ার ব্যাপারে কানাকানি করো।''

অর্থাৎ দুই বা কতিপয় ব্যক্তি যদি সদৃদ্দেশ্যে এবং তাকওয়ার সীমানার মধ্যে অবস্থান করে কানে কানে আলাপ করে তা'হলে তা কানাকানির আওতাতৃক্ত হয় না। তবে দলের দৃষ্টি এড়িয়ে গোপনে গোপনে কানে অসৎ কাজের পরিকল্পনা তৈরীর উদ্দেশ্যে বা অন্য কোনো দল বা ব্যক্তির বিরুদ্ধে পদক্ষেপ গ্রহণ করার জন্যে অথবা রাস্পুল্লাহর (সঃ) নির্দেশ ও বিধানের বিরুদ্ধাচরণ করার সংকল্পন নিয়ে গোপনে আলাপ—আলোচনা করা অবশ্য এর আওতাতৃক্ত। ঈমানদারী ও আন্তরিকতা সহকারে যে মতবিরোধ করা হয় তা কোনদিন কানাকানিকে উদ্বুদ্ধ করে না। এ প্রাসঙ্গিক

যাবতীয় আলোচনা প্রকাশ্যে অনুষ্ঠিত হওয়া উচিত এবং দলের সামনে হওয়া উচিত।

যুক্তি সহকারে প্রতিপক্ষের স্বীকৃতি আদায়ের জন্যে হওয়া উচিত। আলোচনার পর

মতবিরোধ থেকে গেলেও তা কখনো বিপর্যয়ের কারণ হয় না। দল থেকে সরে গিয়ে

একমাত্র সে সকল মতবিরোধের কেত্রে গোপন কানাকানির প্রয়োজন দেখা দেয়

যেগুলো স্বার্থপরতাপূর্ণ না হলেও কমপক্ষে স্বার্থপরতার মিশ্রণযুক্ত। এ ধরনের
কানাকানির ফল কখনো ভত হয় না। এগুলো ভরুতে যতই নিষ্কলংক হোক না
কেন ধীরে ধীরে সমগ্র দল এর ফলে কৃ—ধারণা, দলাদি ও হানাহানির শিকারে
পরিণত হয়। আলোমে গোপন আলোচনা চালিয়ে যখন কতিপয় ব্যক্তি একটি গ্রুপ
হিসেবে আত্মপ্রকাশ করে তখন তাদের দেখাদেখি এভাবে গোপন সলাপরামর্শ করে

গ্রুপ বানানোর প্রবর্গতা দেখা দেয়। এর ফলে এমন বিকৃতির স্চনা হয়, যা সর্বোত্তম

মধ্যে দলাদলিতে লিঙ্ক করে। কারেয় সর্বশেষ পর্যায়ে এ বিকৃতির কার্যতঃ আত্মপ্রকাশ

ঘটে। রাস্পুল্লাহ (সঃ) এ ব্যাপারে মুসলামানদেরকে বার বার সতর্ক করেছেন, ভীতি
প্রদান করেছেন এবং এ থেকে বীচার জন্যে জার প্রচেষ্টা চালাবার নির্দেশ দিয়েছেন।

তিনি বলেছেনঃ

"আরবে যারা নামান্ধ শুরু করেছে তারা পুনর্বার শয়তানের ইবাদত শুরু করবে, এ ব্যাপারে শয়তান নিরাশ হয়ে পড়েছে। তাই এখন তাদের মধ্যে বিকৃতি সৃষ্টি করার ও তাদের পরম্পরকে সংঘর্ষশীল করার সাথে তার সমস্ত আশা—আকাঞ্ডা জড়িত।" এমনকি তিনি একথাও বলেছেন যে, "আমার পর তোমরা কাফের হয়ে যেয়ো না এবং পরম্পরকে হত্যা করার কাজে লিপ্ত হয়ো না। এ ধরনের পরিস্থিতি দেখা দিলে ইমানদারদের যে পদ্ধতি অবলয়ন করার শিক্ষা দেয়া হয়েছে তা হচ্ছেঃ

প্রথমতঃ তারা নিচ্ছেরা ফিতনায় অংশ গ্রহণ করা থেকে বিরত থাকবে। রাসু<del>পুরাহ</del> (সঃ) বলেছেনঃ

"তারা সৌভাগ্যবান যারা ফিতনা থেকে দূরে থাকে এবং যে ব্যক্তি যত বেশী দূরে থাকে সে তত বেশী ভালো।' এ অবস্থায় নিদ্রিত ব্যক্তি ছাগ্রত ব্যক্তির চাইতে ভালো এবং ছাগ্রত ব্যক্তি দভায়মান ব্যক্তির চাইতে ভালো। আর দভায়মান ব্যক্তি চলন্ত ব্যক্তির চাইতে ভালো। অন্য দিকে যদি তারা ফিতনায় খংশ গ্রহণ করে তাহলে একটি দল হিসেবে নয় বরং সাচা দিলে সংশোধন প্রয়াসী হিসেবে খংশ গ্রহণ করতে পারে। এ সম্পর্কে সূরা হজুরাতের প্রথম রুক্তে দ্বার্থহীন নির্দেশ দেয়া হয়েছে।

স্বার্থবাদিতার এ তাৎপর্য এবং তার প্রকাশ ও বিকাশের এ সকল পর্যায় সম্পর্কিত শরীয়তের এ বিধানসমূহ হৃদয়ংগম করা তাদের জন্যে একান্ত জরুরী যারা সংবৃত্তি ও সততার বিকাশ সাধনের জন্যে একত্রিত হয়। তাদের নিজেদেরকে আত্মপ্রীতি ও আত্মন্তরিতার রোগ থেকে বীচাবার জন্যে পূর্ণ প্রচেষ্টা চালাতে হবে এবং এ রোগে আক্রান্ত হবার পর যে সকল নৈতিক ও আধ্যাত্মিক ক্ষতি দেখা দেয় সেগুলো উপলব্ধি করতে হবে। তাদের দলকেও দলগতভাবে সন্ধাগ থাকতে হবে যেন তার মধ্যে স্বার্থবাদিতার জীবাণু অনুপ্রবেশ করে বংশ বিস্তার করার সুযোগ না পায়। নিজেদের পরিসীমার মধ্যে তাদের এমন কোনো ব্যক্তিকে উৎসাহিত না করা উচিত যে নিজের সমালোচনা শুনে ক্ষিপ্ত হয় এবং নিজের ভুল স্বীকার না করে দান্তিকতা দেখায়। যার কথা থেকে হিংসা, বিষেষ ও শত্রুতার গন্ধ আসে অথবা যার কর্মপদ্ধতি প্রকাশ করে যে, সে কারো সাথে ব্যক্তিগত বিদেহ পোষণ করে, এমন প্রত্যেক ব্যক্তিকে দাবিয়ে দিতে হবে। যারা অন্যের ব্যাপারে কু-ধারণা পোষণ করে অথবা অন্যের অবস্থা সম্পর্কে গোয়েন্দাগিরি করে তার দোষ তালাশ করার চেষ্টা করে তাদের ব্যাপারেও ব্যবস্থা অবশয়ন করতে হবে। তাদের নিচ্ছেদের সমাজের মধ্যে গীবত ও চোগলখোরীর পথ রুদ্ধ করা উচিত এবং ফিতনা যেখানেই মাধাচাড়া দিয়ে ওঠে সেখানেই সংগে সংগে উপরে বর্ণিড মতে সরল-সোজা ইসলামী নীতি ও পদ্ধতি অবলম্বন করা উচিত। তাদের বিশেষ করে কানাকানির বিপদ থেকে সতর্ক থাকা উচিত। কারণ এর ফলে দলের মধ্যে বিভেদের সূচনা হয়। कात्ना व्यक्ति कात्न विद्धाधमूनक विषया लाभन कानाकानि कदा कात्ना আন্তরিকতাসম্পন্ন ব্যক্তিকে নিজের সমর্থক বানাবার চেষ্টা করবে, এতে তার কখনো সমত হওয়া উচিত নয়। কিছু লোক দলের মধ্যে এ পদ্ধতি অবলয়ন করছে এমন কোনো আভাস যখনই পাওয়া যাবে তখনই দলকে তাদের সংশোধন বা মূলোচ্ছেদে ব্রতি হতে হবে। এ সকল প্রচেষ্টা সত্ত্বেও যদি দলের মধ্যে কোনো প্রকার গ্রাপিং এর ফিতনা দেখা দিয়েই থাকে তাহলে আন্তরিকতা সম্পন্ন লোকেরাও এক কোণে বসে लाপन कानाकानि छत्र करत मिर्ट वर वक्षे क्षेत्र वानावात खत्ना यपुरत्व हामारव। দলের মধ্যে এ ধরনের কাজের অনুমতি কোনো ক্রমেই দেয়া যেতে পারে না। বরং তাদের নিজেদের এ ফিতনা থেকে দূরে থেকে এর গতিরোধের জন্যে ব্যক্তিগত প্রচেষ্টা চালোনো উচিত একং তাতে ব্যর্থ হলে দলের সমূখে প্রকাশ্যে বিষয়টি উপস্থাপিত করা উচিত। যে দলে আন্তরিকতা সম্পন্ন ব্যক্তিদের সংখ্যাধিক্য হবে সে দল এ ধরনের ফিতনা সম্পর্কে অবগত হয়ে সংগে সংগেই এর প্রতিরোধ করবে আর আর যে দলে ফিতনাবান্ধ বা নিষ্ঠিত নিরুদেগ লোকদের সংখ্যাধিক্য হবে সে দল ফিতনায় শিকার হয়ে পর্যুদন্ত হবে।

## মেজাজের ভারসাম্যহীনতা ঃ

ধিতীয় পর্যায়ের অনিষ্টকারিতাগুলোকে এক কথায় মেজাক্ষের ভারসাম্যহীনতা বলা যায়। আপাতদৃষ্টিতে স্বার্থবাদিতার মোকাবেলায় এটিকে একটি সামান্য দুর্বলতা বলে মনে হয়। কারণ এর মধ্যে কোনো প্রকার অসৎ সংকল্প, অসাধু প্রেরণা ও অপবিত্র ইচ্ছার রেশ দেখা যায় না। কিন্তু অনিষ্টকারিতা সৃষ্টির যোগ্যতার দিক দিয়ে বিচার করলে স্বার্থবাদিতার পরই এর স্থান দেখা যায় এবং অনেক সময় এর প্রভাব ও ফ্লাফলের অনিষ্টকারী ক্ষমতা স্বার্থবাদিতার সমপর্যায়ে এসে পৌছে।

চিস্তা ও দৃষ্টিভংগী এবং কর্ম ও প্রচেষ্টার তারসাম্যহীনতা এই মেজাজের ভারসাম্যহীনতার ফলশ্রুতি। জীবনের বহু সত্যের সাথে হয় এর প্রত্যক্ষ সংঘর্ষ। মানুষের জীবন অসংখ্য বিপরীতধর্মী উপাদানের আপোষ ও বহু বিচিত্র কার্যকারণের সামষ্টিক কর্মের সমন্বয়ে গঠিত। যে দুনিয়ায় মানুষ বাস করে তার অবস্থাও সমপর্যারভুক্ত। মানুষকে এভাবেই সৃষ্টি করা হয়েছে এবং মানুষের একত্রিত হবার পর যে সমস্ত কাঠামোর উদ্ভব হয় তার জবস্থাও এমনটিই হয়ে থাকে। এ দুনিয়ায় কৃষ্ণি করার জন্যে চিন্তা দৃষ্টিভংগীর এমন ভারসাম্য এবং কর্ম ও প্রচেষ্টার এমন সমতা প্রয়োজন, যা বিশ্ব প্রকৃতির সমতা ও ভারসাম্যের সাথে অধিকতর সামন্ত্রস্যশীল। অবস্থার প্রতিটি গতিধারার প্রতি দৃষ্টি রাখতে হবে, কাজের প্রত্যেকটি দিক অবলোকন করতে হবে, জীবনযাত্রার প্রয়োজনীয় প্রত্যেক বিভাগকে তার অধিকার দিতে হবে, প্রকৃতির প্রত্যেকটি দাবীর প্রতি নম্বর রাখতে হবে এ ব্যাপারে পরিপূর্ণ মানের ভারসাম্য অর্জিত না হলেও বলা বাহল্য, এখানে সাফল্যের জন্যে প্রয়োজনীয় ভারসাম্য অপরিহার্য। তা যতটা নির্দ্ধারিত মানের নিকটবর্তী হবে ততটা লাভজনক হবে এবং তা থেকে যতটা দূরবর্তী হবে ঠিক ততটাই জীবন সত্যের जार अध्वर्यनीन इत्य जनिष्टित कात्रन इत्य भएत। पूनियाय जाक भर्यन विभयंग्र সृष्टि रसाह थकः थवाना राष्ट्र जात्र मक्छालात कात्रन राष्ट्र थरे स्य, जात्रमामारीन চিন্তার অধিকারীরা মানুষের সমস্যাবদী দেখা ও উপলব্ধি করার ব্যাপারে একচো্খা নীতি অবলয়ন করছে। ওগুলো সমাধানের জন্যে ভারসাম্যহীন পরিকল্পনা গ্রহণ করছে। এবং তা কার্যকরী করার জন্যে অসম পদ্ধতি অবলয়ন করছে। এই হচ্ছে

বিকৃতির আসল কারণ। কাজেই চিন্তা ও দৃষ্টিভংগীর ভারসাম্য এবং কর্মপদ্ধতির সমতার মাধ্যমেই গড়ার কাজ সম্ভবগর।

ইসলাম আমাদেরকে সমাজ গঠন ও সংশোধনের যে পরিকল্পনা দিয়েছে তা কার্যকর করার জন্যে এ গুণটির বিশেষ প্রয়োজন। কারণ এ পরিকল্পনাটি আগাগোড়া ভারসাম্য ও সমভারই একটি বাস্তব নমুনা। একে পৃথির পাতা থেকে বাস্তব জগতে স্থানান্তর করার জন্যে বিশেষ করে সেই সব কর্মী উপযোগী হতে পারে যাদের দৃষ্টি ইসলামের গঠন পরিকল্পনার ন্যায় ভারসাম্যপূর্ণ এবং যাদের স্কভাব প্রকৃতি ইসলামের সংশোধন প্রকৃতির ন্যায় সামজস্যপূর্ণ। প্রান্তিকভার রোগে আক্রান্ত চরমপন্থী লোকেরা এ কাজকে বিকৃত করতে পারে, যথাযথক্রপে সম্পোদন করতে পারেনা।

ভারসাম্যহীনতা সাধারণতঃ ব্যর্থতারুপে আত্মপ্রকাশ করে। সংশোধন ও পরিবর্তনের যে কোনো পরিকল্পনা কার্যকরী করার জন্যে কেবলমাত্র নিচ্ছে তার সত্যতা সম্পর্কে নিশ্চিত হওয়া যথেষ্ট নয় বরং এই সঙ্গে সমাজের সাধারণ মানুষকে এর যথার্থতা, উপকারিতা ও কার্যকরী হওয়া সম্পর্কে নিশ্চিত করতে হবে এবং নিজের আন্দোলনকে এমন পর্যায়ে আনতে হবে ও এমন পদ্ধতিতে চালাতে হবে যার ফলে মানুষের আশা—আকাংখা আগ্রহ তার সাথে সংযুক্ত হয়ে যেতে থাকবে। যে আন্দোলন চিন্তা, দৃষ্টিভঙ্গী ও কর্মপদ্ধতিতে ভারসাম্যের অধিকারী একমাত্র সে আন্দোলনই এ সৌতাগ্যের অধিকারী হতে পারে। একটি চরমপন্থী পরিকল্পনাকে কার্যকরী করার জন্যে চরম পন্থা অবলগ্বন করা হয়, তা সাধারণ মানুষকে আকৃষ্ট ও আশানিত করার পরিবর্তে সংশয়িত করে। তার এ দুর্বলতা তার প্রচার ক্ষমতা ও অনুপ্রবেশ ক্ষমতা নষ্ট করে দেয়। তার পরিচালনার জন্যে কিছু চরমপন্থী লোক একত্রিত হয়ে গেলেও সমগ্র সমাজকে তাদের নিজেদের মতো চরমপন্থী বানিয়ে নেয়া এবং সারা দুনিয়ার চোখে ধুলো দেয়া সহজ্ব নয়।

্যে দল সমাজ গঠন ও সংশোধনের কোনো পরিকল্পনা নিয়ে অগ্রসর হয় এ কল্পটি তার জন্যে বিষবৎ ৷)

# **একগু**रम्रभी ३

মেজাজের তারসাম্যহীনতার প্রধানতম প্রকাশ হচ্ছে মানুষের একগুরেমী। এ রোগে জাক্রান্ত হবার পর মানুষ সাধারণতঃ প্রত্যেক বস্তুর একদিক দেখে, অপরদিক দেখে না। প্রত্যেক বিষয়ের এক দিককে শুরুত্ব দেয়, অন্যদিককে শুরুত্ব দেয় না। যে দিকে তার মন একবার পাড়ি জমায়, সেই এক দিকেই জ্মাসর হতে থাকে, অন্যদিকে নজর দিতে প্রস্তুত হয় না। বিভিন্ন বিষয় উপপন্ধি করার ব্যাপারে সেক্রমাগত ভারসাম্যহীনতার শিকার হতে থাকে। মত প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রেও সে একদিকে শুক্তে থাকে। যাকে শুরুত্বপূর্ণ মনে করে তাকেই আঁকড়ে ধরে বসে থাকে। একই পর্যায়ের এমনকি তার চাইতেও বেশী শুরুত্বপূর্ণ বিষয়ও তার নিকট শুরুত্বহীন হয়ে পড়ে। যে ক্স্তুকে থারাপ মনে করে তার বিরুদ্ধে সর্বশক্তি নিয়োগ করে। কিস্তু একই পর্যায়ে জন্যান্য খারাপ কন্তু বরং তার বিরুদ্ধে সর্বশক্তি নিয়োগ করে। কিস্তু একই পর্যায়ে জন্যান্য খারাপ কন্তু বরং তার চাইতেও বেশী খারাপ কন্তুর বিরুদ্ধে ভূলেও কোন কথা বলে না। নীতিবাদীতা জবলম্বন করার পর সে এ ব্যাপারে স্থবিরত্বের প্রত্যেন্ত সীমায় পৌছে যায়, কাজেই বাস্তব চাহিদাগুলোর কোনো পরোয়াই করে না। জন্যদিকে কার্যক্ষেত্রে ঝাঁপিয়ে পড়ার পর নীতিহীন হয়ে পড়ে এবং সাফল্যকে আসল উদ্দেশ্য বানিয়ে ন্যায়—জন্যায় সব রকম উপায় অবলম্বন করতে উদ্যত হয়।

#### একদেশদর্শীতা ঃ

এ অবস্থা এখানে পৌছে থেমে না গেলে তা সামনে অগ্নসর হয়ে চরম একদেশদর্শীতার রূপ অবলয়ন করে। অতঃপর মানুষ নিজের মতের উপর প্রয়োজনের অধিক জার দিতে থাকে। মতবিরোধের ব্যাপারে কঠোরতা অবলয়ন করে। অন্যের চিন্তা ও দৃষ্টিভংগীকে ন্যায়ের দৃষ্টিতে দেখে না এবং বৃঝতে চেটা করে না। বরং প্রত্যেকটি বিরোধী মতের নিকৃষ্টতম অর্থ করে তা হেয় প্রতিপন্ন করতে ও দূরে নিক্ষেপ করতে চায়। এর ফলে দিনের পর দিন সে অন্যের জন্যে এবং অন্যেরা তার জন্যে অসহনীয় হয়ে যেতে থাকে।

একদেশদর্শীতা এখানে থেমে গেলেও ভালো ছিল। কিন্তু তাকে একটি গুণ মনে করে লালন করতে থাকলে মানুষ ক্রুড়ভাব, বদরাগী ও কর্কশ হয়ে পড়ে এবং জন্মের নিয়ত সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ ও তার উপর হামলা করতে উদ্যত হয়। যে কোনো সমান্ধ জীবনে এ বস্তুটি খাপ খেতে পারে না।

# সামষ্ট্রিক ভারসাম্যহীনতা ঃ

এক ব্যক্তি এ নীতি অবলয়ন করলে বড়জোর সে দল থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়বে এবং যে উদ্দেশ্যে সে দলের সাথে সংযুক্ত হয়েছিল তা সম্পাদন করা থেকে বঞ্চিত হবে, এর ফলে কোনো সামষ্টিক ক্ষতি হবে না। কিন্তু কোনো সমাজ সংস্থায় অনেকগুলো ভারসাম্যহীন মন ও মেজাজ একঞ্চিত হয়ে গেলে গুল্ডোক ধর্মনের ভারসাম্যহীনতা এক একটি গুলের জন্ম দেয়। এক চরমপদ্মার জবাবে জার এক চরমপদ্মা জন্ম নেয়। মতবিরোধ কঠোর থেকে কঠোরতর হতে থাকে। সংস্থায় ভাঙ্গন ধরে। বিভিন্ন গ্রুপে বিভক্ত হয়ে পড়ে। যে কাজ সম্পাদনের জন্যে সদৃদ্দেশ্য প্রশোদিত হয়ে কিছু লোক একত্রিত হয়েছিল। এই দ্বস্থ—সংঘর্ষের ভারতে পড়ে তা বিনষ্ট হয়ে যায়।

সভিয় বলতে কি, যে কাজ ব্যক্তিগত প্রচেটায় করা যায় না বরং যার ধরনই হয় সামষ্টিক তা সম্পাদন করার জন্যে অনেক লোককৈ এক সাথে কাজ করার প্রয়োজন হয়। প্রত্যেকের নিজের কথা ব্যাতে ও অন্যের কথা বৃষতে হয়। মেজাজের পার্বক্য, যোগ্যতার পার্থক্য, ব্যক্তিগত বৈশিষ্ট্যের পার্যক্য সন্ত্রেও তালের পরস্পরের মধ্যে সামজ্বস্যের সৃষ্টি করতে হয়, যার অবর্তমানে কোনো একার সহযোগিতা সম্ভবপর হয় না। এ সামজ্বস্যের জন্যে দীনতা অপরিহার্য। আর এ দীনতা কেবলমাত্র ভারসাম্যপূর্ণ মেজাজের অধিকারী লোকদের মধ্যে থাকতে পারে, যাদের চিন্তা ও মেজাজ উভয়ের মধ্যে সমতা রয়েছে। ভারসাম্যন্থীন লোকেরা একত্রিত হয়ে সেলেও তাদের এক্য বেশীক্ষণ টিকে না। তাদের দল ভেকে টুকুরো টুক্রো হয়ে যায় একং এক এক ধরনের ভারসাম্যন্থীনতার রোগী আলাদা আলাদা গ্রন্থপে বিভক্ত হয়ে যায়। অতঃপর তাদের মধ্যে আবার ভাঙ্গন দেখা দেয়। এমনকি শেষ পর্যন্ত মৃক্তাদী ছাড়া কেবল ইমামদেরকেই দাঁড়িয়ে থাকতে দেখা যায়।

যারা ইসলামের জন্যে কান্ধ করেন এবং ইসলামী আদর্শের ভিত্তিতে জীবন ব্যবস্থার সংশোধন ও পুনর্গঠনের প্রেরণা ও ইচ্ছা যাদেরকে একত্রিত করে তান্দের আত্মপর্যালোচনা করে এই ভারসাম্যহীনতা উদ্ভূত যাবতীয় সমস্যা থেকে নিজেদেরকে বাঁচাতে হবে এবং তাদের দক্ষের সীমানার মধ্যে যাতে করে এ রোগ মাথাচাড়া দিয়ে না ওঠতে পারে এজন্যে ব্যবস্থা গ্রহণ করতে হবে। এ ব্যাপারে চরমপন্থা অবলয়নের ঘোর বিরোধী ক্রজান ও সুরাহর নির্দেশাবলী তাদের সামনে থাকা উচিত। ক্রজান দ্বীনের ব্যাপারে অত্যাধিক বাড়াবাড়ি করাকে আহ্লে কিতাবদের মৌলিক ভ্রান্তি গণ্য করেছে (ইয়া আহ্লাল কিতাবি লা তাগুলু ফী দ্বীনিকুম)। এবং রাসুলুলাহ (সঃ) নিজের অনুসারীদেরকে এ থেকে রেহাই দেয়ার জন্যে নির্মোক্ত ভাষায় তাকীদ করেছেনঃ

إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فَإِنَّهَا هَلَاكُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِالْغُلُوِّ فِي الْمُعْلَوِّ فِي الْمُعْلَوِ

"সাবধান। তোমরা একদেশদর্শীতা ও চরম শস্থা অবলয়ন করো না। কারণ তোমাদের পূর্ববর্তীরা দ্বীনের ব্যাপাত্তে চরমশস্থা অবলয়ন করেই ধ্বংস হয়েছে।"

হযরত আব্দুলাহ ইবনে মাসউদ (রাঃ) বলেন, রাস্লুলাহ (সঃ) এক বজ্তায় তিনবার বলেনঃ হালাকাল মৃতানান্তিয়ূন—অর্থাৎ, কঠোরতা অবলয়নকারীরা ও বাজাবাড়ির পথ আশ্রয়কারীরা ধ্বংস হয়ে গোলো। রাস্লুলাছ (সঃ) তার দাওয়াতের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেনঃ "বৃরিসত্ বিল হানীফিয়্যাতিস সামাহাহ"—অর্থাৎ তিনি পূর্ববর্তী উম্বতদের প্রান্তিকতার মধ্যে এমন ভারসাম্যুপূর্ণ ব্যবস্থা এনেছেন যার মধ্যে ব্যাপকতা ও জীবন ধারার প্রত্যেকটি দিকের প্রতি নজর দেয়া হয়েছে। এ দাওয়াত দানকারীদের যে পদ্ধতিতে কাজ করতে হবে এর প্রথম আহবায়ক তা নিম্নোক্রভাবে শিবিয়েছেনঃ

يَسِّرُوْا وَلاَ تُعَسِّرُوْوَ بَشِّرُوْا وَلاَ تَنْفِرُوا وَلاَ تَنْفِرُوا وَا

্রসহজ করো, কঠিন করো না, সুসংবাদ দাও, ঘৃণা সৃষ্টি করো না।

"তোমাকে সহজ করার জন্যে পাঠানো হয়েছে, কঠিন করার জন্যে নয়।"

مَاخُيِّرُوسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ بَيْنَ أَمْسُونِ نِ مَا خُيْرِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

"কখনো এমন হয়নি যে, রাস্পুলাহকে (সঃ) দু'টি বিষয়ের মধ্যে একটি অবশয়ন করার সুযোগ দেয়া হয়েছে এবং তিনি তার মধ্য থেকে সবচাইতে সহজটাকে গ্রহণ করেননি, তবে যদি তা গোনাহর নামান্তর না হয়ে থাকে।" (বুখারী, মুসপিম)

إِنَّ اللَّهُ دَفِيْقٌ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَصْرِكُمِ اللَّهِ الرَّفْقِ إِنَّ اللَّهُ مُرْكُم اللَّهِ

ত্থাল্লাহ কোমল ব্যবহার করেন, তাই তিনি সকল ব্যাপারে কোমল ব্যবহার পছন্দ করেন।' (বৃখারী, মুসলিম)

"যে ব্যক্তি কোমল ব্যবহার থেকে বঞ্চিত সে কল্যাণ থেকেও সম্পূর্ণব্ধগে বঞ্চিত।' (মুসলিম)

إِنَّ اللهُ دَفِيْقُ يُحِبُ السَّوْفِيْقَ دَيُعْطِيْ عَلَى السِّرِ فُقِ مَالاً يُعْطِي عَلَى السِّرَ فُقِ مَالاً يُعْطِئ عَلَى مَا سِدَاهُ .

শ্বালাহ কোমল ব্যবহার করেন এবং তিনি কোমল ব্যবহারকারী ব্যক্তিকে পছল করেন। তিনি কোমলতার ফলে এমন কিছু দান করেন যা কঠোরতা ও অন্য কোনো ব্যবহারের ফলে দান করেন না।' (মুসলিম)

এ ব্যাপক নির্দেশাবলী সামনে রেখে ইসলামী জীবন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার সংখ্যামে লিও ব্যক্তিরা যদি কুরজান ও সুন্ধাহ থেকে নিজেদের মন মাফিক বিষয়গুলো বাছাই করার পরিবর্তে নিজেদের স্বভার—চরিত্র, দৃষ্টিভঙ্গী ঐ জনুযায়ী ঢালাই করার জ্বভ্যাস করেন তাহলে তাদের মধ্যে দুনিয়ার জবস্থা ও সমস্যাবলীকে কুরজান ও সুন্ধাহ প্রদন্ত নীতিতে সমাধান করার জ্বন্যে যে ভারসাম্য ও সমতাপূর্ণ চারিত্রিক গুণাবলীর প্রযোজন তা স্বতঃফৃর্তভাবে সৃষ্টি হয়ে যাবে।

### সংকীৰ্ণমনতাঃ

ভারসাম্যহীন মেজাজের সাথে সামজ্বস্যাদীল আর একটি দুর্বলতাও মানুষের মধ্যে দেখা যায়। একে সংকীর্ণমনতা বলা যায়। ক্রআনে একে 'শুহহে নাফ্স' বলা হয়েছে। এ সম্পর্কে ক্রআন বলে, "যে ব্যক্তি এর হাত থেকে রেহাই পেয়েছে সে-ই সাফল্য লাভ করেছে" (ওয়া মাই ইউকা শুহহা নাফসিহি ফাউলা–ইকা হ্যুল মুফলিহন) এবং ক্রআন একে তাকওয়া ও ইহসানের পরিবর্তে একটি ভ্রান্ত বৌক প্রবণতা রূপে গণ্য করেছে (ওয়া উহ্দিরাতিল আনফুসুল শৃহহা ওয়া ইন তৃহসিন্ ওয়া তাতাকু ফাইনাল্লাহা কানা বিমা তা'মালুনা খাবীরা)। এ রোগে আক্রান্ত ব্যক্তি নিজের জীবন পরিবেশে অন্যের জন্যে খ্ব কমই স্থান রাখতে চান। সে নিজে যতই বিস্তৃত হোক না কেন নিজের স্থান থেকে তার নিকট তা জত্যন্ত সংকীর্ণই দৃষ্টিগোচর হয়।

জার জন্যলোক তার জন্যে নিজেকে যতই সংকৃচিত করুক না কেন সে অনুভব করে যেন তারা অনেক ছড়িয়ে আছে। নিজের জন্যে সে সব রকমের সুযোগ–সুবিধা চায় কিন্তু অন্যের জন্যে কোনো প্রকার সুযোগ-সুবিধা দিতে চায় না। নিজের সংকাজগুলো নিছক ঘটনাক্রমে সংঘটিত হয়েছে বলে মনে করে। নিজের দোষ তার দৃষ্টিতে ক্ষমাবোগ্য হয়ে থাকে কিন্তু অন্যের কোন দোষই সে ক্ষমা করতে পারে না। নিচ্ছের অসুবিধাগুলোকে সে অসুবিধা মনে করে কিন্তু অন্যের অসুবিধাগুলো তার দৃষ্টিতে নিছক বাহানাবাজী মনে হয়। নিজের দূর্বলতার কারণে সে যে সুবিধা ভোগ করতে হাম অন্যকে তা দিতে প্রস্তুত হয় না। অন্যের অক্ষমতার পরোয়া না করে সে তাদের নিকট চরম দাবী পেশ করে কিন্তু নিচ্ছের অক্ষমতার ক্ষেত্রে এসব দাবী পুরণ করতে সে ব্লাজী থাকে না। নিজের পছন্দ-অপছন্দের মাপকাঠি ও রুচি সে অন্যের ওপর চাপিয়ে দেবার চেষ্টা করে কিন্তু অন্যের রুচি ও পছন্স-অপছনের প্রতি সম্মান প্রদর্শন করার জন্যে সে একট্ও চেষ্টা করে না। এ অসং গুণটি বাড়তে বাড়তে চোগলখোরী ও অন্যের দোষ খুঁজে বেড়ানোর এমন পর্যায়ে পৌছে যায় যে সে অন্যের সামান্য সামান্য দোষের সমালোচনা করে কিন্তু নিজের দোষের সমালোচনায় লাফিয়ে ভঠে। এ সংকীণমনতার আর এক রূপ হচ্ছে দ্রুত ক্রোধারিত হওয়া, অহংকার করা ও পরম্পরকে বরদাশৃত না করা। সমাজ জীবনে এহেন রোগে আক্রান্ত ব্যক্তি ঐ ব্যক্তির সাথে চলাফেরাকারী প্রত্যেকটি লোকের জন্যে বিপদ স্বরূপ।

কোন দলের মধ্যে এ রোগের অনুপ্রবেশ মূলতঃ একটি বিপদের আলামত। দলবদ্ধ প্রচেষ্টা-সাধনা পারম্পরিক ভালোবাসা ও সহযোগিতা দাবী করে। এ ছাড়া চার ব্যক্তিও একত্রে মিলেমিশে কাজ করতে পারে না। কিন্তু সংকীর্ণমনতা ভালোবাসা ও সহযোগিতা সৃষ্টির সম্ভাবনা হ্রাস করে এবং অনেক সময় ওগুলোকে খতম করে দেয়। এর অনিবার্য ফলক্রতি হয় সম্পর্কের তিক্ততা ও পারম্পরিক ঘৃণা। এটি মানুকের মন তেঙে দেয় এবং সহযোগীদেরকে পরম্পরের সাথে সংঘর্ষে লিপ্ত করে। এ রোগে আক্রান্ত ব্যক্তিরা কোনো মহান উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে তো দ্রের কথা সাধারণ সমাজ জীবনের জন্যে উপযোগী হতে পারে না। বিশেষ করে এ গুণিটি ইসলামী জীবন–ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে উপযোগী গুণাবলীর সম্পূর্ণ বিপরীত্বর্যমী। সেখানে সংকীর্ণমনতার পরিবর্তে উদারতা, কৃপণতার পরিবর্তে দানশীলতা, শান্তির পরিবর্তে ক্ষমা এবং কঠোরতার পরিবর্তে কোমলতার প্রয়োজন। এ দায়িত্ব একমাত্র তারাই পালন

করতে পারে যারা উদার হৃদয়ের অধিকারী, যারা নিজেদের ব্যাপারে কঠোর ও অন্যের ব্যাপারে কোমদ, যারা নিজেদের জন্যে সর্বনিম সুবিধা চায় এবং অন্যের জন্যে চায় সর্বোচ্চ সুবিধা, যারা নিজেদের দোষ দেখে কিন্তু অন্যের গুণ দেখে, যারা কষ্ট দেবার পরিবর্তে কষ্ট বরদাশৃত করতে জভান্ত বেলী এবং চলন্ত বক্তিদেরকে ঠেলে ফেলে দেবার পরিবর্তে যারা পড়ে যাজে তাদের হাত ধরে টেনে ভোলার ক্ষমতা রাখে। এ ধরনের লোকদের সমন্বয়ে গঠিত দল কেবল নিজেদের বিভিন্ন অংশকে মজবৃতভাবে সংযুক্ত রাখবে না বরং তার চারপাশের সমাজের বিক্ষিত্ত অংশকেও বিনান্ত করতে ও নিজের সাথে সংযুক্ত করতে থাকবে। রিপরীত পক্ষে সংকীর্ণমনা লোকদের দল নিজেরাতো বিক্ষিত্ত হবেই উপরস্তু বাইরের যে সমন্ত লোকও তাদের সম্পর্শে আসবে তাদের মনে ঘূলার সঞ্চার করে নিজের থেকে দূরে সরিয়ে দেবে।

# দুৰ্বল সংকল ঃ

এ রোগটি মানুষের মধ্যে খুব বেশী দেখা যায়। এর তাৎপর্য হছে এই যে, কোন আন্দোলনের ডাকে মানুষ অন্তর থেকে সাড়া দেয়, প্রথম প্রথম বেশ কিছুটা জোশও দেখায় কিন্তু সময় অভিবাহিত হবার সাথে সাথে তার জোশে ভাঁটা পড়ে। এমন কি যে উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে সে অগ্রসর হয়েছিল তার সাথে তার কোন সভি্যকার সংযোগ থাকে না। এবং গভীর আগ্রহ সহকারে যে দলে শামিল হয়েছিল তার সাথেও কোনো বান্তব সম্পর্ক থাকে না। যে সমস্ত যুক্তির ভিত্তিতে সে এ আন্দোলনকে সভ্য বলে মেনে নিয়েছিল সেগুলোর উপর সে তখনো নিচিত থাকে। সে মুখে তখনো তাকে সভ্য ঘোষণা করতে থাকে এবং তার মন সাক্ষ্য দিতে থাকে যে, কাজটি করতে হবে এবং অবশ্যই করা উচিত। কিন্তু তার আবেল ঠাভা হয়ে যেতে থাকে ও কর্মশক্তি নিস্তেজ হয়ে পড়ে। তার মধ্যে বিন্দু পরিমাণ অসদ্দেশ্য স্থান পায় না। উদ্দেশ্য থেকে সে সরেও যায় না, আদর্শও পরিবর্তন করে না। এ জন্যে সে দল ত্যাল করার কথা চিন্তাও করে না কিন্তু প্রাথমিক আবেল ও জ্বাশ প্রবণতা ঠাভা হয়ে যাবার পর এই সংক্রমের দুর্বলভাই বিভিন্নরূপে আত্মপ্রকাশ করতে থাকে।

সংকল্পের দুর্বলতার কারণে মানুষ প্রথম দিকে কাজে ফাঁকি দিতে থাকে। দায়িত্ব গ্রহণ করতে ইতস্ততঃ করে। উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে সময়, শ্রম ও অর্থ ব্যয় করতে পিছপা হয়। যে কাজকে সে নিজের জীবনের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য গণ্য করে এসিয়ে এসেছিল দুনিয়ার প্রত্যেকটি কাজকে তার ওপর অগ্রাধিকার দিতে থাকে।

তার সময়, শ্রম ও সম্পদের মধ্যে তার ঐ তথাক্ষিত জীবনোন্দেশ্যের অংশ হাস শেতে থাকে এবং যে দক্ষকে সভ্য মনে করে তার সাথে সংযুক্ত হয়েছিল তার সাবেও সে নিছক যান্ত্রিক ও নিয়মানুগ সম্পর্ক কায়েম রাখে। ঐ দলের ভালমন্দের সাথে তার কোনো সম্পর্ক থাকে না এবং তার বিভিন্ন বিষয়ে কোনো প্রকার আগ্রহ

বৌবনের পরে বার্ধক্য আসার ন্যায় এ অবস্থা ক্রমান্থা সৃষ্টি হয়। নিজের এ অবস্থা সম্পর্কে মানুষ নিজে সচেতন না হলে এবং অন্য কেউ তাকে সচেতন না করলে কোনো সময়ও সে এ কথা চিন্তা করার প্রয়োজন অনুত্ব করে না যে, যে বজুকে সে নিজের জীবনোন্দেশ্য গণ্য করে তার জন্যে নিজের ধন–প্রাণ উৎসর্গ করার সংক্ষে করেছিল তার সাথে এখন সে কি ব্যবহার করছে। এভাবে নিছক পাফলতি ও অক্সানভার কারণে মানুবের অগ্নহ ও সম্পর্ক নিম্পাণ হয়ে পড়ে, এমনকি এভাবে অবশেষে একদিন নিজের অক্সান্তে তার স্থাতাবিক মৃত্যু ঘটে।

দলীয় জীবনে যদি প্রথমেই মানুবের মধ্যে এ অবহার প্রকাশ সম্পর্কে সতর্ক না হওয়া যায় এবং এর বিকাশের পথরোধ করার চিন্তা না করা হয় তাহলে যাদের সংক্রের মধ্যে সবেমান্ত সামান্য দুর্বলতার অনুপ্রবেশ ঘটছে তারা ঐ দুর্বলচিন্ত ব্যক্তির ছৌয়াচ পেয়ে যাবে এবং এতাবে তালো কর্মতংপর ব্যক্তিও অন্যকে নিক্রিয় দেখে নিজেও নিক্রিয় হয়ে পড়বে। তাদের একজনও এ কথা চিন্তা করবে না য়ে, সে অন্যের জন্যে নয়, বরং নিজের জীবনোন্দেশ্য সম্পাদন করার জন্যে এসেছিল এবং অন্যেরা তাদের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য থেকে বিচ্যুৎ হলেও সে কেন তা থেকে বিচ্যুত হবে। তাদেরকে এমন একদল গোকের সামে তুলনা করা যেতে পারে যারা অন্য সামীদের দেখাদেখি জারাতের পথ পরিহার করে। অর্থাৎ জারাত যেন তার নিজের মজিলে মাকসুদ ছিল না। অথবা অন্য সামীদের জারাতে যাবার শতেই যেন সে জারাতে যেতে চাছিল। আর সভবতঃ অন্য সামীদের জারান্যের দিকে যেতে দেখে সে তাদের সাথে জাহারামে বাবারও সংক্রম করে। কারপ তার নিজের কোনো উদ্দেশ্য নেই, অন্যের উদ্দেশ্য ভার উদ্দেশ্য। এ ধরনের মানসিক অবহার মধ্যে যারা বিচরণ করে তারা হামেশা শিক্রিয় লোকদেরকে দুইান্ডরূপে গ্রহণ করে। সক্রিয় নোকদের মধ্যে তারা জনুসরণযোগ্য কোনো দুইান্ত থুঁজে গায় না।

তবৃত সোজাসৃত্তি কোনো ব্যক্তির সংকলের দুর্বপতার কারণে নিচ্চিয় হয়ে যাতরা অনেক তালো। কিছু মানুষ যখন একবার দুর্বপতার শিকারে পরিণত হয় তখন আরো বহু দুর্বলতাও মাথাচাড়া দিয়ে ওঠতে থাকে এবং খুব কম লোকই একটি দুর্বলতার সাহায্যে অন্যান্য দুর্বলতাগুলো মাথাচাড়া দিয়ে ওঠার পথ রোধ করার ক্ষমতা রাখে। সাধারণতঃ মানুষ নিজেকে দুর্বল হিসেবে প্রকাশ করতে লজ্জা অনুভব করে। মানুষ তাকে দুর্বল মনে করবে এটা সে বরদাশ্ত করতে প্রস্তুত হয় না। সংকল্পের দুর্বলতা তাকে নিদ্ধিয় করে দিয়েছে, এ কথা সে সরাসরি স্বীকার করে না। একে ঢাকা দেবার জন্যে সে বিভিন্ন পন্থা অবলয়ন করে এবং তার প্রত্যেকটি পন্থাই একটি অন্যটির চাইতে নিকৃষ্টতম হয়।

যেমন, সে কাজ না করার জন্যে নানান টালবাহানা করে এবং প্রতিদিন কোনো না কোনো ভূয়া গুজর দেখিয়ে সাথীদেরকে ধোকা দেবার চেষ্টা করে। সে বোঝাতে চায় যে, উদ্দেশ্যের সাথে সম্পর্ক ও সে ব্যাপারে আমহের বন্ধতা নিক্রিয়তার আসল কারণ নয় বরং তার পথে যথার্থই বহু বাধা-বিপত্তি রয়েছে। এতাবে যেন নিক্রিয়তাকে সাহায়্য করার জন্যে মিথ্যাকে আহবান জানানো হলো। যে ব্যক্তি প্রথম দিকে কেবল উন্নতির উচ্চমার্গে পৌছানো পরিহার করেছিল এখান থেকেই তার নৈতিক পতন শুরু হলো।

এ বাহানা যখন পুরাতন হয়ে গিয়ে নিরর্থক প্রমাণিত হয় এবং এবার আসল দুর্বলতার রহস্য তেদ হয়ে যাবার আশংকা দেখা দেয় তখন মানুষ এ কথা প্রকাশ করার চেটা করে যে, সে আসলে নিজের দুর্বলতার কারণে নিষ্ক্রিয় হয়ে পড়েনি বরং দলের কিছু দোষ—ক্রেটি তাকে মানসিক পক্ষাঘাতে আক্রোন্ত হতে সাহায্য করেছে। অর্থাৎ সে নিজে অনেক কিছু করতে চাচ্ছিল কিন্তু সাথীদের বিকৃতি ও ভ্রান্তি তার মন তেঙ্গে দিয়েছে। এভাবে পতনোমুখ ব্যক্তি যখন একট্ও দাঁড়াতে পারে না তখন নীচে নেমে আসে এবং নিজের দুর্বলতা ঢাকবার জন্যে যে কাজ আজ্রাম দিতে সে সক্ষম হয়নি তাকে নাই করার প্রচেটায় লিপ্ত হয়।

প্রথমাবস্থায় এ মানসিক পক্ষাঘাতটি চাপা ও জম্পষ্ট থাকে।এ ব্যক্তির এ মানসিক রোগের কোন পাডাই পাওয়া যায় না। শুধুমাত্র দোষের বিরুদ্ধে জম্পষ্ট— চাপা অভিযোগ উথিত হয়। কিন্তু এর কোনো কিন্তারিত বিবরণ জানা যায় না। সাথীরা যদি বৃদ্ধিমন্তার পরিচয় দিয়ে আসল রোগটি অনুধাবন করে তার চিকিৎসার ব্যবস্থা করে, তাহলে এ পতনোমুখ ব্যক্তিরি পতন সম্ভবতঃ রোধ হতে পারে এবং তাকে ওপরেও ওঠানো যেতে পারে। কিন্তু অধিকাংশ নাদান বন্ধু অত্যাধিক জ্বোশ ও বিশ্বয়ের কারণে ব্যাপারটি অনুসন্ধানে দিপ্ত হয় এবং তাকে বিস্তারিত বলতে বাধ্য

করে। অতঃপর সে নিজের মানসিক রুষ্টতাকে যথার্থ প্রমাণ করার জন্যে চারদিকে দৃষ্টিপাত করে। বিভিন্ন ব্যক্তিগত দুর্বলতাগুলো বাছাই করে করে একত্রিত করে। জামায়াতের ব্যবস্থা ও তার কাজের মধ্যে খুঁত আবিষ্কার করে। এবং এসবের একটি তালিকা তৈরী করে একত্রিত করে সামনে রেখে দেয়। সে বলতে চায় এসব গলদ দেৰেই তার মন বিরূপ হয়ে ওঠেছে। অর্থাৎ তার যুক্তি হয় এই যে, তার মতো মর্দে কামেল যে সকল প্রকার দুর্বলতামুক্ত ছিল, সে কেমন করে এসব দুর্বল সাধী ও গলদে পরিপূর্ণ দলের সাথে চলতে পারে? এ যুক্তি গ্রহণ করার সময় শয়তান ডাকে এ কথা ভূদিয়ে দেয় যে. একথা যদি সত্যি হতো তাহলে তার নিষ্ক্রিয় হবার পরিবর্তে ভারো বেশী কর্মতৎপর হবার প্রয়োজন ছিল। যে কাজকে নিজের জীবনোদ্দেশ্য মনে করে তা সম্পাদন করার জন্যে সে অগ্রসর হয়েছিল, অন্যেরা নিজেদের গলদকারিতার কারণে যদি তাকে বিকৃত করার কাচ্ছে লিগু হয়ে থাকে তাহলে তাকে অত্যাধিক উৎসাহ–আবেগের সাথে ঐ কান্ধ সম্পাদন করার জন্যে আত্মনিয়োগ করা এবং নিজের গুণাবলীর সাহায্যে অন্যের দোষের ক্ষতিপুরণ করা উচিত ছিল। আপনার ঘরে আগুন লাগলে ঘরের অন্যান্য লোকেরা যদি তা নিভাবার ব্যাপারে গাফলতি করে তাহলে আপনি মন খারাপ করে বসে পডবেন, না ছুলন্ত ঘরকে রক্ষা করার জন্যে গাফেলদের চাইতে বেশী ভৎপর হবেন?

এ বিষয়ের সব চাইতে দুঃখজনক দিক হছে এই যে, মানুষ নিজের ভূপ ঢাকবার ও নিজেকে সত্যানুসারী প্রমাণ করার জন্যে নিজের আমলনামার সমস্ত হিসাব অন্যের আমলনামার বসিয়ে দেয়। এ কাজ করার সময় সে ভূলে যায় যে, আমলনামায় এমন একটি হিসাবও রয়েছে যেখানে কোনো প্রকার কৌশল ও প্রভারণার মাধ্যমে একটি অক্ষরও বাড়ানো যাবে না। সে অন্যের আমলনামায় অনেক দুর্বলতা দেখিয়ে দেয় অথচ সেগুলোর মধ্যে সে নিজে লিও থাকে। সে দলের কাজের মধ্যে এমন অনেক ক্রটি নির্দেশ করে যেগুলো সৃষ্টি করার ব্যাপারে তার নিজের ভূমিকা অন্যের চাইতে কম নয়, বরং অনেক বেশী। সে নিজে যেসব কাজ করেছে সেগুলোরই বিরুদ্ধে সে একটি দীর্ঘ অভিযোগের তালিকা তৈরী করে এবং যখন সে বলে, এসব দেখে গুনে তার মন তেকে গেছে তখন তার পরিষ্কার অর্থ এই দাঁড়ায় যে, এসব অভিযোগ থেকে সে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত।

মানুষের কোন দল দুর্বলতাশুন্য হয় না। মানুষের কোনো কান্ধ ক্রটিমুক্ত হয় না। মানুষের সমাজের সংশোধন ও পুনর্গঠনের জন্যে ফেরেশতার সমাবেশ হবে এবং পরিপূর্ণ মান অনুযায়ী সমস্ত কাজ অনুষ্ঠিত হবে, দুনিয়ায় কথনো এফনটি দেখা যায়নি এবং দেখা যেতেও পারে না। দুর্বগতার অনুসন্ধান করলে কোখায় ভার অভিত্ব নেই বলে দাবী করা যেতে পারে? ক্রটি খুঁজে বেড়ালে তা পাওয়া যাবে না এমন কোনু জায়গাটি আছে? মানুষের কাজ দুর্বলতা ও ক্রটি সহকারেই অনুষ্ঠিত হয় এবং পরিপূর্ণ মানে পৌছার যাবতীয় কোশেল সম্ভেও কমপকে এ দুনিয়ার এমন কোনো অবস্থায় পৌছার তার কোন সভাবনাই নেই বেখানে মানুষ ও তার কাজ সম্পূর্ণ ক্রটিমুক্ত ও নিকলক হয়ে যায়।

এ অবস্থায় দুর্বপতা ও দোষ–ক্রটিগুলো দুর করা বা পূর্বতার মানে পৌছাবার জন্যে আরো প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম চালাবার উদ্দেশ্যে যদি এওলোকে চিহ্নিত করা হয়, তাহলে এর চাইতে ভালো কাছ আর নেই। এ পথেই মানুষের কাজের মধ্যে বারতীয় সংশোধন ও উত্নতি সম্ভবপর। এ ব্যাপারে গাফলতি দেখানো ধাংসের নামান্তর। কিন্তু যদি কান্ত না করার ও মন খারাপ করে বসে যাবার জন্যে বাহানা বানানোর উদ্দেশ্যে ব্যক্তিগত দুর্বলতা ও সামষ্টিক দোষ–ক্রণিট ভালাশ করা হয়, ভাহলে ভাকে একটি নির্ভেজাল শরতানী ওয়াস-ওয়াসা ও নফসের কূটকৌশল বলে জভিহিত করা যায়। টালবাহানাকারী ব্যক্তি যে কোন সম্ভাবনাময় অবস্থায় এ বাহানার আহর গ্রহণ করতে পাত্রে ফেব্রেশতাদের কোনো দল এসে মানুষের হুলাভিষ্টিভ না হওৱা পর্যন্ত এ বাহানাবাজীর অবসান হবে না। যে ব্যক্তি নিজের দুর্বলতা ও দোবত্রণট মুক্ত হবার প্রমাণ পেশ না করে এ বাহানার আশ্রয় গ্রহণ করে তার পক্ষে এটা মোটেই শোভা পায় না। এসব কার্যকলাপের দ্বারা কখনো কোনো দুর্বলতা বা ক্রেটি দুর হয় লা বরং এওলো দুর্বলতা ও ক্রটি বাড়াবারই পথ প্রশন্ত করে। ফলে দেখা বার, এ পথ অবলয়ন করে যানুষ তার চারপালের অন্যান্য দুর্বপ্রমনা লোকদের নিকট একটি খারাপ দৃষ্টান্ত শেশ করে। সে স্বাইকে নিজের দূর্বলতা স্বীকার করে সমাজে উপহাসের পাত্র না হবার এবং নিজের মনকেও ধোকা দিয়ে নিচিত্ত করার গণ দেখিয়ে দেয়া প্রত্যেকটি নিষ্কিয় ব্যক্তি তার পথ অনুসরণ করে মানসিক পীড়ার ভান করতে শুরু করে একং দৃঃখ-কটকে যথার্থ প্রমাণ করার জন্যে সাধীদের দুর্বলভা ও দলের দোষ–ক্রটি অনুসন্ধান করে তার একটি ফিরিন্ডি তৈরী করে। অভঃপর এখান থেকে অসৎ কাজের সিল্সিলা শুরু হয়। একদিকে দলের মধ্যে দোক-ক্রটি অনুসন্ধান এক দোষারোপ ও পান্টা দোষারোপের ব্যাধি সক্রোমিত হর। এটি ভার নৈতিক চরিত্র বিনষ্ট করে। অন্যদিকে ভালো ভালো সক্রিয় ও আন্তরিকভাসন্পর

কর্মা, যাদের মধ্যে কোন দিন সংকলের দূর্বলতা ঠাই পায়নি, তারাও এ দূর্বলতা ও দেশ-ক্রান্তির চর্চার ফলে তার দারা প্রভাবিত হয়ে মানসিক পঙ্গাঘাতে জাক্রান্ত হয়ে যেতে থাকে। তারপর এ রোপের চিকিৎসার জন্যে কোনো পদকেশ গ্রহণ করা হলে বিরুপমনা ব্যক্তিদের একটি রক গড়ে উঠতে থাকে। মানসিক রুষ্টতা একটি পদ্ধতি ও জান্দোলনের রূপ লাভ করে। রুষ্ট করা ও রুষ্টতার বপকে প্রমাণ সংগ্রহ করা দল্বমত একটি কাজে পরিণত হয়। যারা আসল উদ্দেশ্য সম্পাদনের ব্যাশারে নিক্রিয় হয়ে পড়ে তারা এ কাজে বেশ সক্রিয়তা দেখাতে থাকে। এতাবে তাদের মৃত জারহ জীবক হয়ে ওঠে কিন্তু এমনভাবে এ জীবন লাভ হয় যে, মৃত্যুর চাইতে তার জীবন লাভ হয় বনেক বেশী শোকাবহ।

সমাজ সংশোধন ও পুনর্গঠনের জন্যে সংগ্রাম চালাবার উদ্দেশ্যে গঠিত প্রত্যেকটি দলের এ বিপদটি সম্পর্কে সাবধান থাকা দরকার। এ দলের কর্মী ও পরিচালকবৃন্দের সংক্ষের দুর্বলতা উদ্ভূত ক্ষতি, তার একক ও মিল্লিভ রূপের মধ্যকার পার্থকা, তাদের প্রত্যেকের প্রভাব ও ফলাফল সম্পর্কে ভারকাবে অবগত হওয়া এবং তার প্রারম্ভিক চিক্ত প্রকাশিত হবার সাবে সাবেই তার সংশোধনের

সংক্ষের দূর্বলতার মৌলিক রূপ হচ্ছে এই যে, দলের কোল ব্যক্তি তার কাজকে সত্য এবং তা সম্পাদনের দায়িত্ব বহনকারী দলকে যথার্থ মেনে নিয়ে কার্যতঃ নিক্রিয়তা ও জনীহা দেখাতে থাকে। এ অবস্থা সৃষ্টির সাথে সাথেই প্রতিকার্যুলক করেকটি কাজ করা উচিত।

এক ।। এ রোগে আক্রান্ত ব্যক্তির অবস্থা অনুসন্ধান করে জানতে হবে তার নিক্রিয়তার আসল কারণ কি এবং সংক্ষের আসল দুর্বলতাই তাকে নিক্রিয় করে রেখেছে অথবা কোন সত্যিকার অসুবিধা তাকে নিক্রিয় হবার পথে রসদ যোগাছে। যদি সত্যিকার অসুবিধার সন্ধান পাওয়া যায় তাহলে দলকে সে সম্পর্কে অবগত করা উচিত। এ অবস্থায় তা দূর করার জন্যে সাথীকে সাহায্য করতে হবে। এক্ষেত্রে আমরা তার নিক্রিয়তার ভূপ অর্থ গ্রহণ করব না এবং তা অন্যের জন্যে একটি দৃষ্টান্ত রূপেও প্রতিভাত হবে না। আর যদি সংক্ষের দুর্বলতাই আসল কারণ রূপে প্রতিভাত হর, তাহলে আজে—বাজে পথে অগ্রসর না হয়ে যারা সত্যিকার অসুবিধার কারণে কর্মতংশার হতে পারছে না তাদের থেকে এহেন ব্যক্তির বিষয়টি বৃদ্ধিমন্তার সাথে দলের সমূবে জলাদা করে তুলে ধরতে হবে।

দূই ।। সংকলের দূর্বলতার কারণে যে ব্যক্তি নিষ্কিয় হয়ে পড়ে তার অবস্থা যখনই দলের সমুখে উপস্থিত হয় তখনই আলোচনা ও উপদেশের মাধ্যমে তার দূর্বলতা দূর করার চেষ্টা করা উচিত। বিশেষ করে দলের তালো তালো লোকদের তার প্রতি নজর দেয়া উচিত। তার মৃতপ্রায় প্রেরণাকে উদ্দীপ্ত ও কার্যতঃ ভাকে নিজেদের সাথে রেখে সক্রিয় করার চেষ্টা করতে হবে।

তিন ।। এহেন ব্যক্তির সমালোচনা করতে থাকা উচিত। দলের মধ্যে তার এ নিক্রিয়তা ও গাফলতি যেন একটি মামুলী বিষয়ে পরিণত না হয়। অন্যেরা যেন পরস্পরের কাঁধে তর করে বসে যেতেই না থাকে। দলের লোকেরা নিজেদের সময়, শ্রম ও সম্পদের কত অংশ আল্লাহ্র পথে ব্যয় করতে পারে এবং প্রকৃতপক্ষে কতটা ব্যয় করছে এবং নিজেদের যোগ্যতার তৃলনায় তাদের কর্মতৎপরতার হার কি, এ সম্পর্কে দলের মধ্যে মাঝে মাঝে সমালোচনা পর্যালোচনা হত্তয়া প্রয়োজন। তাহলেই সামলোচনার তৃলাদন্তে যে ব্যক্তি হালকা প্রতীয়মান হয় তার পক্ষে লচ্ছিত হত্তয়াই বাতাবিক। আর এ লচ্ছা অন্যদেরকে নিক্রিয়তা থেকে বাঁচাবে। কিন্তু এ সামলোচনা যেন এমনতাবে না হয় যার ফলে একক দুর্বল সংকল্পের অধিকারী ব্যক্তি মিশ্রিত সংকল্পের দুর্বলতায় আক্রান্ত হয়ে পড়ে। কোনো ব্যক্তির মধ্যে যে দুর্বলতা জন্ম নেয় তাকে দূর করতে না পারলেও কমপক্ষে বাড়াতে না দেয়াই হচ্ছে বৃদ্ধিভিত্তিক পথ। অজ্ঞতার সাথে প্রয়োজনাতিরিক্ত জোল দেখাবার ফলে অসৎ কাজে লিন্ত ক্যক্তিকে আরো বৃহত্তম অসত্যের দিকে এগিয়ে দেবার পথ প্রশন্ত হয়।

সংক্ষের দুর্বলতার মিশ্রিত রূপ হচ্ছে এই যে, মানুষ নিচ্ছের দুর্বলতার উপর মিখ্যা ও প্রতারণার প্রদেপ লাগাবার চেষ্টা করে এবং অগ্রসর হতে হতে একথা প্রমাণ করার চেষ্টা করে যে, তার মধ্যে কোনো ক্রাটি নেই, যেটি আছে দলের মধ্যে। এটি নিছক একটি দুর্বলতাই নয় বরং অসৎ চরিত্রের একটি প্রকাশও বটে। সভতা ও নৈতিকতার তিন্তিতে যে দল দুনিয়ায় সংশোধন করতে চায় তার মধ্যে এ জ্বাতীয় কোনো প্রবণতার বিকাশ ও লালনের সুযোগ না দেয়া উচিত।

এর প্রথম পর্যায়ে মানুষ কান্ধ না করার জন্যে মিখ্যা ওজর ও ভিত্তিহীন বাহানা পেশ করে। এ বিষয়টিকে উপেক্ষা করা ঐ ব্যক্তির সাথে বিশাসঘাতকতার নামান্তর, যার মধ্যে এ নৈতিক দোষ প্রকাশিত হতে দেখা যায় এবং ঐ জ্বামায়াতের সাথেও বিশাসঘাতকতা রূপে প্রতীয়মান হয়, যার সাথে সংযুক্ত হয়ে বহু লোক একটি মহান উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে জান—মাল কোরবানী করতে ওয়াদাবদ্ধ হয়। এহেন দলে জন্মেহণকারী প্রত্যেক ব্যক্তির মধ্যে কমপক্ষে এতটুকু নৈতিক সাহস ও সক্রিয় বিবেক থাকতে হবে যার ফলে নিজের প্রেরণার দুর্বলতার কারণে কাজ না করলেও যেন সে নিজের দুর্বলতার ঘর্থহীন স্বীকৃতি দেয়। একবার এ দুর্বলতা ঢাকবার জন্যে মিধ্যার আশ্রম গ্রহণ করার চাইতে ভূলের স্বীকৃতি দিয়ে কোনো ব্যক্তির সারা জীবন এ দুর্বলতার মধ্যে নিমজ্জিত থাকা অনেক বেশী ভালো। এ ভূল প্রকাশিত হবার সাথে সাথেই তার সমালোচনা হওয়া উচিত এবং কখনো একে উৎসাহিত করা উচিত নায়। নিরিবিলিতে সমালোচনা করার পর যদি সে এ পথ পরিহার না করে তাহলে প্রকাশ্যে দলের মধ্যে ভার সমালোচনা করতে হবে এবং যে সব ওজরকে সে যুক্তি হিসেবে পেশ করছে সেগুলোর চেহারা উন্যুক্ত করে দিতে হবে। এ ব্যাপারে কোনো প্রকার দুর্বলতা ও গাফলতি দেখানোর অর্থ হচ্ছে, যে সমস্ত ক্রটির বিষয় ইতিপূর্বে বিস্তারিগুভভাবে আলোচিত হয়েছে দলের মধ্যে সেগুলোর জনুপ্রবেশের দুয়ার উন্যুক্ত করা।

্র ক্রিটায় পর্যায়ে গাফেল ও নিষ্কিয় ব্যক্তি নিচ্ছের অবস্থার ছন্যে দলের **লোকদের দূর্বল**তা এবং দলের কাজ ও ব্যবস্থাপনার ফ্রটিসমূহকে দায়ী করে **সেওলোকেই নিজে**র বিরুপতার কারণ গণ্য করে। আসলে এটি হচ্ছে বিপদের সিলন্যাল। এ থেকে ঐ ব্যক্তি যে ফিতনা সৃষ্টির দিকে ক্ষাসর হচ্ছে তার সন্ধান পাওয়া যায়। এ অবস্থায় তাকে ঐ বিরুপতার বিস্তারিত কারণ জিঞেস করা ভূল। ভাকে এ প্রশ্ন করার ফল দাঁড়াবে যে, যে ফিতনার পথের মাধায় সে পৌছে গেছে তার ভবর তাকে পরিচালিত করতে সাহায্য করা হবে। এখানে তাকে দোষারোপ করার ব্যাপক অনুমতি দেবার পরিবর্তে তার বন্ধদের উচিত তাকে খোদার ভয় দেখানো এবং তাকে এই মর্মে লচ্ছা দেয়া যে, তার নিচ্ছের ক্রটিপূর্ণ কর্ম ও চরিত্র निताः 🕒 क्यन कत्र जत्मात्र नमालावना कतात नारम कता। भतिसमकाती, मिक्स ও ভংশর ব্যক্তিরা এবং যারা অর্থ ও সময়ের বিপূল কোরবানী করেছে ভারা যদি তার কর্মহীনতাকে নিজেদের বিরুপতার কারণ রূপে গণ্য করে তাহলে তা যুক্তিসংগত হবে। কিন্তু যেখানে বিরূপকারীর দোষগুলো সৃষ্টির ব্যাপারে তার নিজের জপে জন্যের চাইতে বেশী এবং কান্ধ নষ্ট করার ব্যাপারে তার নিজের কান্ধ জন্যের জন্যে দৃষ্টান্তে পরিণত হচ্ছে, দিখানে সে কেমন করে বিরূপ হয়? সন্দেহ নেই निरम्बत সমন্ত দোৰক্রটি ও দূর্বপতা সম্পর্কে অবশ্যি দলকে অবহিত থাকতে হবে এবং দশের কখনো এগুলো জানার ব্যাপারে গড়িমসি করা এবং এগুলো সংশোধনের রচেটা খেকে বিরগু থাকা উচিত নর। কিছু দলের যেসব কর্মী দলের কাজের ব্যাপারে সবচাইতে বেশী ওৎপর এবং ধারা জান প্রাণ দিয়ে কাজ করে এগুলো বিবৃত করা তাদের কাজ। উপরস্তু তারা ঈমানদারীর সাথে সমালোচনাও করতে পারে। যেসব লোক কাজে ফাঁকি দেয়, টিলেমি দেখায় ও ক্রটিপূর্ণ কাজ করে তারা অগ্রসর হয়ে দলের ক্রটি ও পূ্বলতা বর্ণনা করবে, কোনো নৈতিক আন্দোলনে এহেন নির্দদ্ধতাকে উৎসাহিত করা উচিত নয়। এহেন আন্দোলনে তারা কেবল নিজেদের লজা ও ক্রটি বীকার করে যাবে, সমালোচনা ও সংস্কার করার যোগ্যতা তাদের নেই। এ যোগ্যতার যদি তারা নিজেরাই অধিষ্ঠিত হয় তাহলে এটি মারাত্মক নৈতিক দোবের আলামত রূপে গণ্য হবে। জার যদি দলের মধ্যে তাদের যোগ্যতা বীকৃত হয়, তাহলে এর অর্থ এই দাঁড়াবে যে, দল নৈতিক দিক থেকে দেউলিয়া হয়ে গেছে।

এ প্রসঙ্গে একটা নীতিগত কথা মনে রাখা প্রয়োজন। তা হচ্ছে এই যে, একটি গতিশীল দলের সৃষ্ অংগসমূহের অনুত্তি ও অসুষ্ অংগসমূহের অনুভূতির মধ্যে সুস্পষ্ট পার্থক্য বিরাজমান। তার সূত্র অংগসমূহ হামেশা নিজেদের কাজের মধ্যে মগ্র থাকে। এ কাজকে সাফল্যমন্ডিত করার জন্যে নিজেদের ধন,মন,প্রাণ সবকিছু নিয়োজিত করে। তাদের কার্যবিবরণী থেকে প্রমাণিত হয় যে, তারা কার্য সম্পাদনের ব্যাপারে সর্বশক্তি নিয়োগ করেছে এবং এ ব্যাপারে কোনো প্রকার দুর্বলতা ও গাফলতি দেখায়নি। আর অসুস্থ অংগসমূহ কখনো নিজেদের সামর্থ অনুযায়ী কাজ করে না অথবা কিছুকাল তৎপর খাকার পর নিক্রিয়তার শিকার হয়। তাদের কার্যবিবরণী তাদের গাফলতির সুস্পষ্ট প্রমাণ পেশ করে। এ দু'ধরনের অনুভূতির পার্থক্য সৃস্থ চোথ ও অসুস্থ চোথের দৃষ্টিশক্তির মধ্যকার পার্থক্যের সমান। দল क्वनमाव निष्कत मृष् षशममृत्दत षनुष्ठित गाधारार निष्कत पूर्वनठा ७ ক্রটিসমূহ সম্পর্কে যথার্থ জ্ঞান লাভ করতে পারে। যে অংগ নিষ্ক্রিয় হয়ে পড়েছে এবং কান্ধ থেকে দূরে থাকার জন্যে নিজের বিরূপ মনোভাবের কথা প্রকাশ করছে সে কখনো তার নির্ভরযোগ্য মাধ্যম হতে পারে না। তার অনুভূতি শতকরা একশ ভাগ না হলেও আশি–নত্বই ভাগ বিভ্রাম্ভিকর হবে। যে দল আত্মহত্যা করতে চায় না সে কোনোক্রমেই এ ধরনের অনুভৃতির উপর নিচ্ছের ফলাফলের ভিত্তি স্থাপন করতে পারে না। ক্রটি ও দুর্বলতা যা কিছু উপস্থিত করা হবে তা ওনে অমনি সঙ্গে সঙ্গেই কানাজড়িত কঠে তথবা ও এক্ষেনফার করা উচিত। অতঃপর তার উপর আমাদের

কালের বোক্তা ও অবোক্তা সম্পর্কিত সিদ্ধান্তের ভিন্তি স্থাপন করা উচিত, এ ধরনের করা ব্যক্তা কোনো নেকীর কাল হতে পারে, কিন্তু তা কোনো বৃদ্ধিমানের নেকী নত্ত্ব, বোকার নেকী। এ জাতীয় নেক গোকেরা দুনিয়ায় অতীতে কিছুই করতে গারেদি এবং তবিব্যক্তেও পারবে না। নিজের ক্ষমতা ও যোগ্যাতা সম্পর্কে উচ্চ বারণা পোৰণ করা যত বড় অক্ততা, যে কোনো ব্যক্তির মন্তব্যের ভিন্তিতে নিজের ক্রাটি ও কর্মক্ষতার আলাজ করে নেয়া এবং মন্তব্যকারী পরিস্থিতি সম্পর্কে কতদ্বর বার্থার্থ আন রাবে এবং সে সম্পর্কে সঠিক মন্তব্য করার যোগ্যতা তার কর্তাকু এ বিষয়টি যাচাই না করাও তার চাইতে কম অক্ততা নয়।

এ পর্যায়ে আর একটি কথাও ভালোভাবে অনুধাবন করা উচিত। যদি কোনো দেন একটি আনর্শকে বারুবায়িত করতে চায় তবে তার সামনে কাজের যোগ্যতা ও নৈতিকভার দৃটি বিভিন্ন মান থাকে। একটি হচ্ছে জভীষ্ট মান অর্থাৎ যে সর্বোচ্চ মানে উন্নীত হ্ৰার জন্যে অনবরত প্রচেষ্টা ও সাধনা চালাতে হবে। দ্বিতীয়টি হচ্ছে कार्रीपरवाचि स्वात मर्रनित्र मान, यात लिखिए काम जानाता यरू भारत এवर यात्र **থেকে দীতে নেমে যাও**য়া অসহনীয়। এ দু'ধরনের মান সম্পর্কে বিভিন্ন মানসিকতা সম্পন্ন পোৰু বিভিন্ন কর্মপদ্ধতি অবলহন করে। এক ধরনের মানসিকতা সম্পন্ন **লোক অর্মল উল্লেশ্যের অ**ন্যে কাজ করাকে বিশেষ গুরুত্ব দেয় না। কাজের সাথে সম্পূর্ভ থেকেও এমনভাবে এর মধ্যে শামিল হতে পারে যার ফলে তার ধন, সময়, শক্তি বিশুমান স্বায়িত হয় না। এ মানসিকতা অনেক সময় চিন্তার বিগাসিতা ও প্রবায়নী প্রচেষ্টার জন্যে প্রবঞ্চনামূলক ওজর হিসেবে নৈতিকতার আকাশে বিচরণ করে **একং কর্টাঃ মানের** চাইতে কমের ওপর কিছুতেই সন্তুষ্ট হতে পারে না। যা কিছু সে এর চাইতে কম দেখে ভারই উপর নিজের বিপুল অস্থিরতা ও বিরূপতা প্রকাশ করে। কিন্তু কাজে অধিকতর উদ্বন্ধ হবার জন্যে নয় বরং সচেতন বা অবচেত্তন যে কোনো ভাবেই হোক কান্ধ থেকে পলায়ন করার জন্যেই এ অস্থিরতা ও বিরুপভার প্রকাশ ঘটায়।

ষিতীর ধরনের মানসিকতা সম্পন্ন লোক যদিও উদ্দেশ্যের জন্যে কান্ধ করাকে জত্যাধিক বরং পূর্ব ওরুত্ব দেয় কিন্তু ভাববাদীতার শিকার হবার কারণে জভীষ্ট মান ও কার্যোপবোদী হবার সর্বনিম্ন মানের মধ্যকার যথাযথ পার্থক্য জনুধাবন করে না। এ ব্যক্তি নিজেই বারবার দোটানায় পড়ে যায়। উপরস্তু প্রথম ধরনের মানসিকতার

ছৌয়াচও সহচ্ছেই লেগে যায়। এভাবে সে নিচ্ছেই নিচ্ছেকে পেরেশান করে এবং যারা কান্ধ করে তাদের জন্যেও যথেষ্ট পেরেশানীর কারণ হয়ে দাঁড়ায়।

তৃতীয় ধরনের মানসিকতা সম্পন্ন লোক যথার্থই উদ্দেশ্যের জন্যে কাছ করে। তারা নিজেদের উপর এ কাজের সাফল্য ও ব্যর্থতার পূর্ণ দায়িত্ব অর্পিড হয়েছে, এ অনুভূতি রাখে। তাদের এ অবস্থা ও দায়িত্ব বোধের কারণে তারা বাধ্য হয়ে সব সময় দু'ধরনের মানের মধ্যে যথায়থ পার্থক্য বন্ধায় ব্রেখে কান্ধ করে এবং কোনো যুক্তিসংগত গুরুত্বপূর্ণ কারণ ছাড়া উদ্দেশ্যের দিকে জ্বাগতি যেন প্রভাবিত হতে না পারে সেদিকে দৃষ্টি রাখে। তারা কখনো জভীষ্ট মান বিশৃত হয় না। সে পর্যন্ত পৌছবার চিন্তা থেকে এক মুহূর্তও গাফেল হয় না। তাথেকে নিম্নমানের প্রতিটি করু সম্পর্কে গভীর উৎকণ্ঠা প্রকাশ করে। কিন্তু কর্মোপযোগী সর্বনিম্ন মানের মাধ্যমে काष्ट्र চानिरा याज थाक এवং এ মান থেকেও লোকদের নীচে নেমে যাবার কারণে নিজেদের পরিকল্পনা পরিবর্তন করার বদলে তাদেরকে সরিয়ে দূরে নিক্ষেপ করাকে অধিক বেহতর মনে করে। তাদের জন্যে নিজেদের শক্তির যধায়থ জরীপ ও সে অনুযায়ী কার্যবিস্তার করা ও তার গতিবেগের মধ্যে কমবেশী করা অবশ্যি অপরিহার্য। এ ব্যাপারে ভূল করলে তারা নিজেদের উদ্দেশ্যের ক্ষতি সাধন করে। কিন্তু যে ব্যক্তি এ জরীপ করার জন্যে প্রথম ও দিতীয় ধরনের মানসিকতার মাধ্যমে পথ নির্দেশ লাভ করবে সে মারাত্মক জচ্জতার প্রমাণ দেবে। একমাত্র এই ভৃতীয় ধরনের মানসিকতাই তার সহায়ক ও সাহায্যকারী হতে পারে এবং এ মানসিকতাই গড়ে তুশতে হবে।

